
1 
 

 الثقافة مقاربات ومفاهيم
 

  احمد عاشوري الاستاذ :

 

 

 ملخص:-

في هذه الورقة نتكلم عن الثقافة من خلال مقاربات علمية سوسيولوجية      

 وأنثربولوجية وكذلك نبحث في أصولها ومفاهيمها.

 تمهيد:

لا زالت مسألة الثقافة تعرف جدلا واسعا، فهي من المسائل الراهنة ليس            

على المستوى الفكري فحسب بل وحتى على المستوى السياس ي، وهي وان عدت في 

صلب تفكير العلوم الاجتماعية فإنها لا تقتصر على هذه العلوم فقط،ولذلك تحظى 

تسلم أحيانا من بعض الالتباسات، ليس اليوم بقبول واسع على الرغم من أنها لا 

بالمستطاع أن نعرض كل الوجهات التي استخدمت من مفهوم الثقافة لا سيما في  

العلوم الإنسانية والاجتماعية ، لـذلك سنركز على أهم المفاهيم التي تناولت هذه 

ة في المـسألة ، لما تملكه من نفاذ وقدرة على الإنباء بأنماط المنطق الرمزي الفاعل

 . 1العالم المعاصر

على الرغم من أن كلمة ثقافة كلمة معقدة لأنها كمفهوم لا تنطبق إلا على ما          

فنحن نعيش في عالم نكاد لا نعرفه لما فيه من تنوعات ثقافية لم تسلم  هو إنساني ،

 منها الهوية الذاتية للفرد، لهـذا يحسن بنا أن نوضـح منذ البداية بعض المقاربات

حيث لكل منها محددات وتداعيات بل حتى مناهج وتقنيات  المتنوعة لظاهرة الثقافة،

 ، ولعل أهم تلك المقاربات :2خاصة للنظر والتحليل

 _  المقاربة الأنثربولوجية :1

وله  ،(1381-1111)  (Edward Taylor)إدوارد تايلور والذي من روادها الانجليزي    

ه المقاربة ستعرف تطورا هائلا واضطراري تبعا  ة"،هذفي هذا كتاب "الثقافة البدائي

 لتطور النظريات وستكون لها أربعة اتجاهات مهمة وهي على النحو الآتي:



2 
 

 (Franz Boas) بوازورواده  : مقاربة من زاوية التاريخ الثقافي - أ

الذي ألح على الاستمرارية التاريخية في الثقافة ودرس  (Herzkowiz)هرسكوفيتش و

مرجعية أساسية في فكر  عملية المثاقفة، ناهيك عن أن التاريخ يشكلخصوصا 

 .الإنسان

 روث بيندكتويظهر هذا في أعمال  مقاربة من خلال علاقتها بالشخصية - ب

(Ruth Benidict) ومارغريت ميد (Herbert Magaret Mead) وسابير (Sapir) 

التي يتوق مجتمـع  وتركز في الأساس على مجموعة القيم ،(Ralph Linton) ولينتون 

 حصين إلى ترسيخها في الأفراد المنتمين إليه.

، منطلقة أساسا من النموذج مقاربة من زاوية نظريات الاتصال الحديثة -ج     

 Claude Levi) كلود ليفي ستروساللساني وأحس معبر عنه وممثل له أعمال 

Strauss). 

 مالينوفسكيورائده دون منازع  مقاربة من خلال التحليل الوظيفي -د     

(Malinowski)،  ،الذي يعد من أكثر العلماء البريطانيين الذين تحدثوا عن الثقافة

هذا نتيجة تأثره بالمدرسة الأنثربولوجية الأمريكية التي اهتمت بالثقافة من خلال 

 .3وكل ما يدخل في مكونات الثقافة  دراستها للعادات والعرف والتقاليد،

كان سؤال انطلاقها لماذا ينفرد الإنسان بالثقافة،ومنه حاولت الأنثربولوجيا           

على عكس  الثقافية البحث في جذور وأصول الثقافة بدايتها نشأتها تطورها،

الأنثربولوجيا الاجتماعية التي انصب اهتمامها على العلاقات والقوانين والنظم 

 Radclieff) رادكليف براون ممثل لها  والأبنية الاجتماعية ووظائفها، وكان أحسن

Brown)، ،وعمل على تكوين  الذي بدا غير مكترث كثيرا بالحديث عن الثقافة

مدرسة خاصة به يخضع فيها أتباعه وتلامذته وزملاؤه إلى حماية هذه المدرسة 

الأنثربولوجية البريطانية ،لذلك عارض بشدة كل جديد ،خاصة إذا كان قادم من 

 افسة وهي الأمريكية.المدرسة المن

هذه الأخيرة استطاعت بفضل جهود الكثير من العلماء أن تطرح مقاربة          

روث فعلى سبيل المثال مؤلف  أهم علمائها، يظهر ذلك جليا في أنثربولوجية للثقافة،

 (Clifford Getz)" كليفورد غيرتز"أنماط الثقافة " (Ruth Benidict) بنيديكت

تأويل الثقافة" وغيرهم، هذا لا يعني أن المدرسة البريطانية الأنثربولوجية لم يكن لها 

إسهام في مسألة الثقافة، هذه الأنثربولوجيا التي استطاعت أن تقدم أرقى وأثمن 



3 
 

 (Edward Taylor) إدوارد تايلور تعريف للثقافة، إننا نتكلم وفي بالنا وذهننا تعريف 

ولوجيا كانت الأقدر من كل العلوم الأخرى على تكوين معرفة الذي برهن أن الأنثرب

 دقيقة ومفصلة عن الثقافة ،يشهد على ذلك تعريفها الأكثر تداولا وقيمة وفاعلية ،

بالرغم مما عرف عن التطور البطيء لمفهوم الثقافة ضمن المسار التاريخي، ليشهد في 

م الكلية، التي لا تقبل التجزئة، فترة تاريخية ما تطورا هائلا لأنه دخل ضمن المفاهي

 .        4إلا إذا كانت هذه الأجزاء ترجع إلى هذا الكل المركب 

إننا نميل إلى القول، أن اقتصار الثقافة على تعريف واحد أو اثنين في مجال           

علمي كالأنثربولوجيا لهو إفقار لهذا المفهوم، حين نعلم بأن هذا المفهوم غني وطموح 

ك فتاريخيا كانت الثقافة تضاهي الطبيعة ،فكما لا يمكننا أن نتحدث عن ش يء كذل

ما هو موجود في الطبيعة إلا عبر حديثنا عن الطبيعة نفسها ،فكذلك لا يمكن أن 

 نتحدث عن ش يء ما إلا داخل الثقافة ،وكأننا أما جدلية هيغل 

(Frederich Hegel): 5و خاص أيضا ""إن ما هو خاص هو عام، وأن ما هو عام ه. 

إلا فكرته عن الثقافة  ،(Malinowski) بمالينوفسكيلا ش يء يجعلنا نستنجد           

التي تتحدد وتتجدد بشكل ما، فهو يرى مثلا أن الثقافة حقيقة قائمة بذاتها ويجب 

أن تدرس على هذا الأساس، فهي وحدة عالية التنظيم مقسمة إلى ناحيتين رئيستين 

كما ينظر إليها بعيدا عن  ن العلمية ونسق من العادات،مجموعة من الفنو 

التفسيرات التطورية والانتشارية مركزا فيها على وظيفتها كجهاز شرطي يعمل من 

ولا يستطيع الإنسان  خلال التمرين في المهارات والمعايير على إدماج الطبيعة والتربية،

جتمعات وقبائل تكون فيها أن يعالج مصاعبه وحيدا بل من خلال انتظامه في أسر وم

أن  ،(Malinowski) مالينوفسكيلذلك يرى  السلطة والزعامة فيها منظمة ثقافيا،

التي هي عبارة عن مجموعات من وجوه  الوحدات الحقيقية في الثقافة هي "النظم"

النشاط التي تنتظم حول حاجة معينة ،بمعنى أوسع هي جماعات من الناس 

معين، ومن خلال توحدهم المستمر ينشأ التنظيم الاجتماعي موحدين لمتابعة نشاط 

 .6والعادات والتقاليد وغير ذلك من العناصر الثقافية 

الأنثربولوجيا في كتابه " حافظ الأسودلاحظ بعض الدارسين كالسيد           

  كلود ليفي ستروسأن الأنثربولوجيا البنيوية عند  "،الرمزية

(Claude Levi Strauss)  نبني على مبدأ أساس ي هو العلاقة بين الطبيعة والثقافة،ت 

ويتمثل هدف الأنثربولوجيا البنيوية في الوصول إلى المعاني العميقة واللاشعورية 



4 
 

ليفي فما يعتقده  المكونة لجوهر الثقافة باعتبارها مجموعة من الرموز والإشارات،

المقابل السلوكيات ب هو أن المجتمع يعبر رمزيا عن عادته ومؤسساته، ستروس

فإن  الفردية ليست رمزية بذاتها ،ولئن كانت المؤسسات الاجتماعية في كل مكان،

شعور قوي بتجزئة الإنسانية إلى لليفي ستروس الإنسان ذاته في كل مكان، و

ثقافات مختلفة، هذه حقيقة كل ثقافة أنها تحمل الاختلاف والتمايز، وربما كانت 

مهمة عندما يقول ستروس أحد دارس ي  (Jacques Nouillon) جان نويون مقولة 

بان اكتشاف القبر هو اكتشاف علاقة وليس حاجز، يمكن لهذا الاكتشاف أن 

 يؤسس للرؤية ولكنه يوسع الآفاق . 

في الواقـع لا نستطيع أن نغفل عن المقاربـات الأخرى ،   :_  المقاربة السوسيولوجية2

 بشكل أو بآخر هذا من جهة ، يناللثقافة، ولأنها تعنخاصة المقاربـة السوسيولوجية 

ومن جهة أخرى تكاد تكون الأقرب مقاربة تحديدا لها، لما تسعى إليه من دراسة 

، وهنا يرى 7التشابهات داخل أنماطها، أو ما يطلق عليه الأنماط العامة للثقافة 

معرفة  أن أي وصف لأي ثقافة يجب أن يقوم على ،(Malinowski) مالينوفسكي

نظمها الاجتماعية ويمكن تحديدها بتسعة نظم هي )الأسرية التربوية ،الأخلاقية 

وهي –،الدينية الجمالية اللغوية ،الاقتصادية ،القانونية، السياسية ،ما يجعلها 

عالم مشترك لدينا جميعا نعيشه مع بعضنا البعض، من خلال تلك الأشياء -كذلك

، غير أنه ومع التوسع الهام 8ا يقول بذلك أرسطو المشتركة التي تعد أعظم رابطة كم

لدراسات علم الاجتماع في الولايات المتحدة وأوربا تغيرت نظرة الخمسينيات 

والستينيات من القرن الماض ي إلى الثقافة ومستوياتها فأصبحت قابلة للدراسة، بعد 

يموند ر أن كانت غير قابلة لدى بعض المحافظين والراديكاليين فحتى ولو ذهب 

معلقا على أن "الثقافة هي الأشياء العادية"، وهو  (Raymond Williams) ويليامز

تعليق وان بدا بسيطا وسهلا إلا أن له دلالات لا يمكن الغفلة عنها، وهنا نستعين 

بعبارة هيغل عندما يقول "لا وجود لش يء بين السماء والأرض إلا ويمكن مراقبته من 

 .9منظار علم الاجتماع "

باعتباره أحد علماء الاجتماعيين  (Talcott Parsons) بارسونزيعطي           

المعاصرين والمريض بداء التنظير للثقافة دورا محوريا في ظل مجال معانيها الرمزية 

ل من المشتركة، فهو لا يعتبرها مجرد فضالة متبقية ،بل لها معاني تمكن من الانتقا

التواصل داخل المجتمع أمرا ممكنا، ولئن كان من  الخاص إلى العام، وبها يصبح



5 
 

الصعب إحداث قطيعة بين مفهومي الثقافة والمجتمع لأنهما وجه لعملة واحدة أو 

"إنهما تجريدان مختلفان لوجود واقعي  (Evans Pritchard) ايفانز بريتشاردبتعبير 

ع الكائن هو في واحد "،ربما هذا ما حدا ببارسونز إلى أن يرى نظريا على أن المجتم

 توازن متحرك حيث تصبح الثقافة شيئا يستحيل عزله بشكل منفصل عما حوله ،

 .11يقول "إن أي نظام ثقافي لا يؤدي وظائفه إلا كجزء من منظومة فعل متماسكة 

إذا كان الانثربولوجيون هم أول من نحتوا أو تكلموا وعرفوا هذا المصطلح             

جتماع هم من كانوا أكثر استعمالا واستخداما له، في كثير من الثقافة فإن علماء الا 

موضوعاتهم وتخصصاتهم ،نقول هذا بالخصوص عندما يتعلق الأمر بالمقــاربة 

السوسيولوجية للثقافة، مقاربة تتيح لنا فهم أو معرفة على الأقل بعض خصائصها 

تي تؤثر في الفرد منذ ولأننا أمام مجموعة من الصفات الخلقية والقيم الاجتماعية ال

ولادته أحيانا، وأحيانا أخرى لا شعورية فيه وبالتالي تشكل علاقة الإنسان من خلال 

سلوكه وأسلوب الحياة في الوسط الذي ولد فيه لذا يذهب بعض الباحثين 

 الاجتماعيين في رؤيتهم للثقافة على أنها نظرية في السلوك أكثر منها نظرية في المعرفة.

لا شك أن مفهوم الثقافة عرف تغيرا إبستيميا من خلال النظريات           

يعرفها على أنها   (Peterim Sookin) سوركينالسوسيولوجية المعاصرة، فها هو 

لا ش يء  مجموع أي ش يء تم خلقه أو تعديله عن طريق النشاط الواعي أو غير الواعي،

إن  دهم على سلوك الآخر،أكثر من الأفراد يتفاعلون أحدهم مع الآخر، أو يؤثر أح

اهتمام سوركين من خلال تعريفه هذا يركز على التفاعل الاجتماعي الثقافي، حيث 

 تكون الشخصية موضـوع للتفاعل ومنه ، فالمجتمع مجموع الشخصيات المتفاعلة،

وبه تكون الثقافة مجموعة من المعاني والقيم والمعايير التي تكون لدى الشخصيات 

إلى جانب الوسائل التي تحدد بطريقة موضوعية وتوصل هذه المعاني  وهذا المتفاعلة،

 .11وتجعلها مقبولة اجتماعيا 

في نفس الإطار وفي كتابه الضخم "الديناميات الاجتماعية والثقافية الذي         

يرى سور وكين أن العامل الذي يغير نمط الثقافة ينبعث من  أصدره في أربعة أجزاء،

لذلك  لأن من طابع الثقافة أن تتغير ،فالتغير قانون كل حياة، سها،داخل الثقافة نف

كان التغير من الداخل قدرا مكتوبا على كل نسق ثقافي، فهو عبارة عن ذبذبة بين ما 

يسميه الثقافة الفكـرية والثقافة الحسية وما يتوسطها من ثقافة مثالية أو ثقافة 

أن الثقـافة تشمل على الأشياء  (Wiliam Ogburn) أوجبرن فيما يرى  ،12مختلفة



6 
 

المادية والنظم الاجتماعية، والطريقة الاجتماعية التي يسير عليها الناس في حياتهم، 

ولذلك كان التغير الثقافي هو التغير في هذه المنتجات والعامل الأساس ي في التغير برأيه 

ما يسميه هو تراكم الصور الثقافية التي تترتب على الاختراع والاكتشاف، أي 

بالثقافة المادية والثقافة المتوافقة التي تشير إلى كل ما هو غير عادي في حياة الإنسان 

كالنظم الاجتماعية التي يجب أن تتوافق مع الجانب المادي عند حدوث أي نمو 

 .13فيه

 Talcott) بارسونزترجع عدم متابعة وتحليل الأنساق الثقافية من قبل             

Parsons) سبب التخصص الذي يراه من مهام الأنثربولوجيا الثقافية وهو تواضع ب

علمي منه،  غير أنه يرى في الثقافة مجموعة أنساق التفاعـل الاجتمـاعي الإنساني، 

حيث يميز بين أنماط ثلاثة في الثقـافة، الأول يتكون من أنساق الأفكار والمعتقدات، 

ور الفنـية، والثالث أنساق التوجيهات والثاني أنساق الرموز التعبيرية مثل الص

، والتي تكون فيها الشخصية أشد ارتباط 14القيمية أو ما يسميها بالأنمـاط المتكاملة 

بالثقافة المميزة لأي مجتمع، ومنه تكون الثقافة أهم محدد لنظام القيم الأساس ي 

"كل نظام اجتماعي ثقافي يتميز  بـ(Cardner) كاردنرللمجتمع ، وهو ما عبـر عنه 

ومهما قيل عن الثقافة سوسيولوجيا فإنها تشترك مع  ،15بشخصية أساسية 

بل إنها ترتبط بالمجتمع  الأنثربـولوجيا في إمكانية نقل الثقـافة وتعلمها والمشاركة فيها،

 Claude Levi) ليفي ستروسارتباطا عضويا من كل الجوانب كما عبر عن ذلك 

Strauss) . 

لا شك أن هناك مقاربات أخرى للثقافة منها المقاربة   :المقاربة الأيديولوجية  -3

حيث يعد مفهوم الأيديولوجيا من أكثر المفاهيم ذيوعا وشيوعا  الأيديولوجية،

المعرفة الخاطئة   (Louis Althusser)ألتوسيرحتى ولو اعتبرها لويس  وجدلا،

 راد بالنسبة لشروط وجودهم الحقيقية،أو تمثل خيالي لعلاقات الأف بالواقع،

بأن مثل هذه المعرفة الخاطئة أو التمثل الخيالي ليس وعي زائف،  ألتوسير ويتمسك

وعطفا على ما سبق، ارتبطت الأيديولوجيا كمفهوم ، 16إنه واقع مقلوب فقط 

الثقافة مثل الأفكار  (Frederich Hegel) هيغـلبالماركسية ارتباطا وثيقا فعندما عدّ 

هي العامل الرئيس ي في حياة أي مجتمع، لم يجد هذا الطرح عند ماركس أي إقناع، 

ما جعله يركز بأفكاره على ضرورة التمرد على النزعة الروحية الغالبة على الفكر 

الألماني، وأن نستبدل بها أساليب لفهم الحياة بما فيها العوامل المادية والسياسية 



7 
 

دية وهو ما جاء على ذكره في منهجه المادي التاريخي، من أن نشاط الأفراد والاقتصا

الحقيقيين والظروف المادية التي يعيشونها إما أن تكون نتيجة لأنشطتهم ،وإما أنهم 

 .17وجدوها قائمة كما هي 

أضف إلى ذلك ما كان يراه ماركس من أن المعتقدات والرموز الثقافية في            

الرأسمالي هي جزء من البناء الفوقي المتمثل في الأيديولوجيا والوعي الزائف المجتمع 

ويعكس هذا البناء نمط الإنتاج وعلاقاته ومن ثم يعكس ويكرس مصالح الطبقة 

، ومن هذا المنطلق تصير الثقافة محافظة من حيث سعيها 18البرجوازية المسيطرة 

لتغير ممكنا إلا كنتاج للتغير في نمط إلى حماية مصالح الطبقة الحاكمة، ولا يصير ا

الإنتاج وعلاقات الإنتاج، كما أن الأيديولوجيا عند ماركس ظاهرة اجتماعية تتجلى 

في مجال الأفكار والثقافة بشكل عام، وبالخصوص فيما يعرف بالثقافة السياسية، 

وهي كمصطلح تستخدم كمرادف لمفاهيم من قبيل انساق المعتقدات المشتركة 

ة والقيم المطلقة والثقافة الشائعة، في حين يراها المنظرون الدعامة الأساسية العام

 للنظام الاجتماعي خاصة لدى المجتمعات الرأسمالية نقصد الأيديولوجيا .

عالم اجتماع آخر لا يقل عن ماركس، الذي رأى فيه بعض المفكرين عدم            

الأيديولوجية والهيمنة وجهاز الدولة، وجود فرص كافية لتعميق تحليله للعلاقة بين 

تحمل هذا العبء الثقيل في  (Antonio Gramsci) غرامش ي أنطونيوورأوا بأن 

تطوير هذه الأفكار، حيث اكتسب مفهوم الهيمنة والأيديولوجيا أهمية خاصة في 

فكره أدى به إلى توسيع مفهوم الأيديولوجيا عندما جعلها تشمل العادات والتقاليد 

الحياة في المجتمع ،وكلها عناصر ثقافية ولم يحصرها فقط في نظام مفاهيم ونمط 

 .19،وأن نشر هذه الوظيفة الأيديولوجية يتم ويضمن من طرف المثقفين 

، هؤلاء المفكرين ماركس ونيتشه وفرويدأن  عبد الله العرويفيما يعتقد           

في ذات الوقت نظرية في التأويل الذين أقاموا بالفعل مفهوم الأيديولوجيا قد أرسوا 

يقول "يقول ماركس أن الأيديولوجية تخفي مصلحة طبقية ويعلل قوله استنـادا إلى 

أن القيم الثقافية أوهام ابتدعها المستضعفون لتغطية  نيتشهتطور التاريخ، ويقول 

بيير "، في حين يرى 21غلهم ضد الأسياد ويعلل هذا استنادا إلى قانون الحياة 

أن المدرسة تعزز الثقافة المحافظة لخدمة الطبقات الاجتماعية المسيطرة  يوبورد

سياسيا واقتصاديا وكذلك ثقافيا، وكخلاصة تتفق جل المقاربات إن لم نقل كلها بما 

فيها السوسيولوجية على أن الثقافة نتاج اجتماعي وإنساني، وهي مكتسبة ونامية 



8 
 

ون غيرها ،لقد جعل مفهومها الواسع ومتغيرة، ودالة على سمات خاصة لجماعة د

والفضفاض عرضة لتساؤلات مقلقة وصعبة لعل أهمها من أين تأتي الثقافة أمن 

 المجتمع ؟أم من التاريخ أم من الدين ؟

نحن لا نقلل من قيمة ما أنجز حول هذا المجال الثقافة الأصل والمفهوم:  -4

سوسيولوجية سواء كانت بين من النظريات والرؤى، وما التنوع الثقافي إلا حقيقة 

مجال ثقافي أو آخر، أو حتى بين الثقافات الفرعية، وإذا كان لابد من العودة إلى 

الاستخـدام الأول والأصـلي للثقافة ،فإننا بذلك مرغمين لمعرفتها الولوج إلى 

، ففي عام . colereهو يفلح    culture"ثقافةالايتيمولوجيا، فالجذر اللا تيني لكلمة "

م أصبحت لفظا قديما في التعبير الفرنس ي، لتظهر في أواخر القرن الثالث عشر 1177

اللاتينية التي تعني العناية الموكولة للحقل وللماشية وذلك   culturaمتحدرة من

، وهي بذلك تكون من حيث الأصل وتاريخ 21إشارة إلى قسمة الأرض المحروثة 

في أحد وجوهها الزراعة أو العناية  الكلمات كمفهوم مشتق من الطبيعة، إذ تعني

، مصدرها في  22بالنماء الطبيعي، كما أنها تدل على أسمى وأرفع الأنشطة البشرية

ذلك واحد هو الإنسان وتفاعله مع الواقع المحيط به الذي هو في حالة دائمة من 

 التغير والتحول .

والتي لا يمكن حصرها ليس في نيتنا أن نغرق مقالنا في تعريفات الثقافة           

مكتفين بالتعاريف الأكثر تداولا والتي يمكن وضعها في اتجاهين، اتجاه ينظر للثقافة 

على أنها القيم والمعتقدات والمعايير والتفسيرات العقلية والرموز والأيديولوجيات، 

واتجاه آخر يراها تتمثل في النمط الكلي لحياة أمة ما ،وكذلك في العلاقات 

، ولئن أدى اختلاف سياقات التناول 23بين الأفراد وكذلك توجهاتهم الشخصية 

لدى الدارسـين في العلوم الإنسانية والاجتماعية إلى الاختلاف في تحديد مفهوم 

الثقافة على رغم اتساع استخدامه، إلا أنه يحظى في الكثير من المرات بالاتفاق 

كل لهم هما حيويا يشغل بالهم عندهم على الدلالة والمعنى نفسيهما كما أصبحت تش

لاسيما في العصر الحديث، إذ الثقافة ليست فقط ما نعيش به إنها أيضا والى حد 

، لقد صارت في كل مكان ولم تعد ملكية خاصة لمجموعة 24كبير ما نحيا من أجله 

 من المتأدبين أو المثقفين إنها الآن في مقدمة المشهد .

لثقافة لأنه الأشهر والأكثر ذيوعا ،والذي يقول فيه ل تايلور يبرز تعريف            

"الثقافة أو الحضارة بالمعنى الاثنوغرافي الواسع هي كل مركب يشتمل على المعارف 



9 
 

والمعتقدات والفن والقانون والأخلاق والتقاليد وكل القابليات والعادات الأخرى التي 

سمح لظهور تعاريف ، هذا التعريف 25يكتسبها الإنسان كعضو في مجتمع معين"

أخرى شبيهة في المعنى ولا تختلف عنها من حيث الدلالة، ولعل هذا ما جعل أحد 

الذي ظهر في أوائل الستينيات أن  روبرت بيرستيدعلماء الاجتماع المحدثين وهو 

يقدم تعريفا مبسطا حيث يعتبر الثقافة هي ذلك الكل المركب الذي يتألف من كل ما 

، وكذلك لا يذهب تعريف 26عمله أو نتملكه كأعضاء في مجتمع نفكر فيه  أو نقوم ب

بعيدا عن أهم عناصر الثقافة، وهناك من يعتبره أكثر شمولا وعمقا،  غي روشيه

(، 167طبعا بناء على تعاريف سابقة والتي أحصينا فيها حوالي مائة وستين تعريفا)

طرق التفكير "الثقافة هي مجموعة من العناصر لها علاقة ب غي روشيهيقول 

والشعور والفعل، وهي طرق صيغت تقريبا في قواعد واضحة والتي اكتسبها وتعلمها 

وشارك فيها جمع من الأشخاص تستخدم بصورة موضوعية ورمزية في آن معا، من 

 .27أجل تكوين هؤلاء الأشخاص في جماعة خاصة ومميزة 

ثقافة عند جميع ومع منتصف القرن التاسع عشر شاع استعمال كلمة           

البشر، غير أن أوربا عرفت هذه الكلمة واكتسبت معنى فكريا في النصف الثاني من 

القرن الثامن عشر، معنى يعبر عن التكوين الفكري عموما وعن التقدم الفكري 

للشخص ،هذا المعنى لم يبق محافظا على نفسه سرعان ما تغير في أوربا نفسها، 

مفهوم خاص بهم استعاروه من الأنثربولوجيا التي مثلتهم فالبريطانيون مثلا كان لهم 

وكيلر وروث  كمالينوفسـكيوطـوره كثـير من الأنثربولوجـيين  تايلور إدواردعن طريق 

وكذلك فعلت الفلسفة الألمانية، ومع ذلك لا يمكن أن توجد  وغيرهم بنديكت

الثقافة ويصبح لها حضور وديمومة إلا بوجود المجتمع و الأفراد، كما أنها تصبغ على 

هذا الأخير الصبغة الإنسانية، وإزاء هذا الاهتمام الاجتماعي والعلمي للثقافة يحاول 

حتى في الأنثربولوجيا تحديدا لمفهوم كثير من العلماء لا في علم الاجتماع فحسب بل 

الثقافة، هذه الكلمة المطاطية التي نسمعها كثيرا ونقرؤها دون أن يكون لدينا عنها 

معنى محددا ودقيقا ينفرد به الجنس البشري دون الأجناس الأخرى، إنها ش يء 

 إنساني 

نسانية خالصة في دلالتها السيمانيطيقية مثلت كلمة ثقافة نقلة تاريخية إ           

من حياة الريف إلى حياة الحضر، ولكن هذه النقلة الدلالية تحمل في طياتها مفارقة 

، هذه 28إذ يقال أن سكان الحضر هم المثقفون، بينما سكان الريف ليسوا كذلك  



10 
 

المفارقة بقيت أسيرة ميراث دلالي استعمل في زمن سابق ،أين كان مفهوم الثقافة لا 

تطوره، فهو لم يسلم من المعاني البائنة الاختلاف، هذا ما حاول يزال يعرف تشكله و 

، 1191أن يوضحه في مقالته المشهورة "مفهوم الثقافة"عام  ليزلي وايتعلى الأقل 

عندما أكد أن قضية الثقافة ليست فيما إذا كانت شيئا حقيقيا أو مجردا، بل 

العلمي فعندما ينظر إلى القضية كل القضية هي في السياق الذي يجري فيه التأويل 

الأشياء والأحداث في سياق علاقتها بالكائن الإنساني فهي تؤلف السلوك وعندما 

ينظر إليها ليس من خلال علاقتها بالإنسان بل علاقتها مع بعضها ببعض، فهي تصبح 

 .29ثقافة 

نعثر على أما في اللغة العربية، وبالتحديد في الخطاب العربي القديم لا نكاد            

هذه الكلمة إلا في الفعل ثقف، جاء في لسـان العـرب ثقـف الش يء ثقفا وثقافا 

وثقوفة حذفه، ورجل ثقف وثقف: حاذق فهم ويقال ثقف الش يء وهو سرعة 

التعلم، وفي حديث الهجرة: وهو غلام لقن ثقف أي ذو فطنة وذكاء والمراد به أنه 

هذه اللغة تختلف عنها في اللغات الأخرى، ، وهي في 31ثابت المعرفة بما يحتاج إليه 

وهذا ما وعته اللغة العربية بعد أن استطاعت أن تعتاد على مثل هذه المصطلحات 

الغربية الغريبة عنها وهو الأمر الذي جعل مفهوم كلمة الثقـافة يتطـور إلى أن أصبح 

غات الأخرى مفهـوما له دلالات معرفية خاصة وأبعاد سوسيولوجية متعددة، لا في الل

بل حتى في اللغة العربية التي اتهمت من ذويها بعدم الصلاحية، مع أنها قد تحتوي 

 المعنى نفسه عند لغات أخرى مع الاختلاف في اسم الكلمة أو ترجمتها .

في نظر البعض نوعا من إقحامه في  بابن خلدون لذا قد يبدو الاستشهاد            

لسنا نحن الذين نأتي على -هنا–لا تعنيه، لكننا موضوع أو ظاهرة هي بعيدة عنه و 

ابن خلدون بعلم يستدل على أن ما أسماه  كليفورد غيرتزذكره اعتباطيا فها هو 

هو ما يمكن تسميته اليوم بعلم الثقافة والذي عرفه بأنه يتناول المجتمع  العمران

، ويشير 31ع البشري ومشاكله والتحولات الاجتماعية التي تتوالى في طبيعة المجتم

إلى مفهوم العصبية بالتحديد التي تجمع أفراد قبيلة أو سلالة أو شعب في  غيرتز

علاقة متينة، وهو بالتأكيد لا يأخذ هنا مفهوم العصبـية بمفهومها البيولوجي بل 

بمعـنى الانتماء والولاء فالأسلوب الذي يسير الناس عليه في حياتهم إنما يعتمد على 

 سائدة في المجتمع ،حتى ولو كانت هذه الثقافة قبلية أو بدائية .طبيعة الثقافة ال



11 
 

إن المفهوم الذي صاحب كلمة ثقافة وكان أكثر التصـاقا به ومرادفا له هو            

الحضارة وهو ينتمي إلى روح عصر التنوير وعقيدته حيث حاز نجاحا كبيرا أيضا في 

يتوجب دعمها لأنها تستحضر معجم القرن الثامن عشر، فهي حركة لا تكتمل و 

أوزفالد التقدم الجماعي لا الفردي فقط ،فالغرب بالنسبة للفيلسوف الألماني 

"إلى مرحلة التفكير العلمي والرفاه المادي  مرحلة الإبداع في الثقافةتخطى " شبيغلر

، فميزة استخدام هذه الكلمة هي إحداث تصـور جديد للتـاريخ 32المسمى "حضارة"

داسة، بل هناك من اعتبرها بديلا عن الرجاء الديني وإغراق الفرد في منزوع الق

الحياة المادية إلى درجة قد يغيب فيها أو يتخلى عن الحياة الروحية للإنسان بشكل 

 ما.

حينما وضع أو  تايلور نفس المنحى الذي أخذه  كلود ليفي ستروسنحا            

ضارة، واعتبر أنه من الممكن أن تحل استعمل التعريف الواحد نفسه للثقافة والح

إحداهما محل الأخرى غير أن بعض علماء الاجتماع والأنثربولوجيا فرق بين الثقافة 

والحضارة والتي هي جملة المعارف النظرية والتطبيقية غير الشخصية وبالتالي تلك 

من التي يعترف إنسانيا بصلاحيتها ويمكن تناقلها، وبين الثقافة على أنها جملة 

العناصر الروحية والمشاعر والمثل المشتركة التي تربط في خصوصيتها بمجموعة وزمن 

 .33ألفريد فيبرمعين، هذا ما انتهى إليه تمييز مبتدع صيغة "سوسيولوجيا الثقافة "

لا تبدو حاجتنا ملحة في تقص ي كل مفردات الثقافة أو ما يتفق معها، ولا            

يكون في الغالب مجرد تمييز وهمي، ولعل إصدار حكم مثل التمييز بينهم الذي قد 

هذا يعود بالأساس إلى التعاريف المتعددة والمختلفة الذي حازها مفهوم الثقافة، 

كلايد ففي كتابه مرآة الإنسان، وفي فصل فيه سبعة وعشرون صفحة تمكن 

من تقديم تعريفات متعددة ومختلفة للثقافة نأخذ منها على سبيل كلهوكن 

المثال"الطريقة الكلية لحياة شعب "الميرا ث الاجتماعي الذي يكتسبه الفرد من 

جماعته "، طريقة تفكير وشعور واعتقاد "،" نظـرية يقدمها عالم الأنثربولوجيا حول 

الطريقة التي يتصرف بها شعب ما "،"مجموعة يقينيات تهدف للتأقلم مع البيئة 

 .34سواء "،"راسب من رواسب التاريخ" الخارجية ومع الأشخاص الآخرين على حد

إن هذه الأمثلة من التعريفات لا تعبر كلها عن مفهوم الثقافة، ودليل ذلك            

بأنه  كليفورد غيرتزتشابهها حينا واختلافها أحيانا أخرى، فهو كما يقول عنه 

من أن  ماكس فيبربالأساس هو مفهوم سميائي، حيث يذهب إلى ما ذهب إليه 



12 
 

هو حيوان عالق في شبكات رمزية ،نسجها –وهو أحد أهم عناصر الثقافة –نسان الإ

، ولذلك يبدو 35بنفسه حول نفسه وبالتالي ينظر إلى الثقافة على أنها هذه الشبكات 

عسيرا علينا أن نحدد في النهاية أصل الثقافة، فماركس يذهب إلى أن الثقافة لها 

 ماركسه على الطبيعة، ويعني العمل عند أصل واحد نشأت عنه، وهو العمل بتأثير 

 فالترالاستغلال وهذا معنى واحد من بين معان تضمنها قول حكيم مأثور عن 

يفيد بأن كل وثيقة عن الحضارة هي أيضا سجل عن البربرية، ويذهب  بنيامين

كذلك إلى أن الثقافة بعامة جاهلة نسبها إلى أبويها إنها مثل الطفل الذي يعاني عقدة 

 .36يبأود

مهما كانت أبحاثنا عن سؤال أصل الثقافة إلا أنه يبقى سؤالا مفتوحا دون             

إجابة محددة، فبالنسبة لنا مهما كان أصلها فإنها تبقى منتج الإنسان، منتج يسقط 

، حيث لا تستطيع أن جون بول سارترعليه ذاته ويتعرف فيه عليها كما قال بذلك 

ن، هذا الكائن الثقافي الوحيد تزيده الثقافة جمالية تمثل إلا من طرف الإنسا

إنسانية ،فهي ليست واحدة بل كل ثقافة تشمل كثير من الثقافات، ولتبقى البداية 

والغاية التي ننشدها هنا هي نفس البـداية والغـاية التي انصرف إليها كثير من 

لنا بشكل  الباحثين، لا التقص ي عن الأصل، هذا الأصل قد يخفي نفسه ليظهر 

 طبيعي ،كما سبق وأن قلنا ذلك في المقدمة العامة.

لا فائدة أن نكرر هنا كل تلك التعاريف المتعددة والأبحاث التي تناولت ظاهرة          

المشهور  الهابتوس  بيـير بورديوالثقافة التي تبقى خاصية تكوينية بيئية أو بمصطلح 

habitus،  المكتسبة وتصورات الإدراك والتقويم أي المتمـثل في نسق الاستعـدادات

باختصار هو الموجه لسلوكيات الأفراد، لتبقى أحد أهم موضوعات البحث العلمي 

 الذي يعنى بتحليلها وتنظيرها.

 

 تعاليق وهوامش:-

تر/ لميس فؤاد اليحيى، دار الأهلية للنشر والتوزيع                                           اللغة الصامتةادوارد تي هول، -1

 . 31،   ص1الأردن  ط

، تر/ علي سيد الصاوي،  المجلس الوطني للثقافة والفنون نظرية الثقافةريتشارد أليس،  - 2

 113،  ص 1997والآداب،  الكويت 

 .  22جع،   صريتشارد أليس وآخرون، نفس المر -3



13 
 

 .19ريتشارد أليس، وآخرون نفس المرجع،   ص-4

،  تر/ جورج كتوره، مركز الإنماء القومي، محاضرات في علم الاجتـماعتيودورف أدورنو،  -5

 .98بيروت،  ص

دار    دراسات في تاريخ التفكير واتجاهات النظرية في علم الاجتماع،محمد عاطف غيث، -6

 .118-117،   ص ص1975النهضة العربية، بيروت، 

 .11-11ريتشارد أليس وآخرون،   نفس المرجع،   ص ص-7

، تر/ أحمد الأهواني، الهيئة المصرية العامة العلم والدين في الفلسفة المعاصرةإميل بوترو، -8

 .217ص  1973 1ط القاهرةللكتاب، 

العربية للأبحاث جون سكوت، علم الاجتماع المفاهيم الأساسية، تر/ محمد عثمان الشبكة  -9

 .146-145،  ص ص2119، 1والنشر، ط

 .91-89ص ص تيدورف أدورنو، نفس المرجع، -11

 .145ص جون سكوت،   نفس المرجع، -11

 .121-118ص ص محمد عاطف غيث،  نفس المرجع، -12

 .122ص محمد عاطف غيث، نفس المرجع،-13

 .94ص  محمد عاطف غيث، نفس المرجع، -14

 .111ص محمد عاطف غيث، نفس المرجع،  -15

تر/ سليم حداد  ديوان   المعـجم النقدي لعلم الاجتماع،ريمون بودون وف بوريكو، -16

 .298،  ص 1986 1المطبوعات الجامعية الجزائر،  ط

، تر/ مها نصير، المركز العربي مدخل الى سوسيولوجيا الثقافةديفيد أنغليز وجون هوسون،  -17

 .39-38ص ص  2113 1والدراسات السياسية،  قطر، طللأبحاث 

المجلس الوطني للثقافة  الاتجاهات المعاصرة في دراسة الثقافة،عبد السلام علي نوير، -18

 .18، ص 2111،  11الكويت، عالم الفكر، العددوالفنون والآداب 

والأيديولوجيا والمسؤوليات المسألة القيمية والمستقبل الدين والمعرفة   محمد المكاوي، علي -19

 2111السنة   34التفاهم العدد  وزارة الأوقاف والشؤون الدينية  مسقط  مجلة المشتركة،

 .   128-127ص

ر توبقال للنشر  دا التراث والهوية دراسات في الفكر الفلسفي بالمغرب،عبد السلام بنعبد ،  -21

 .56ص  1987 1المغرب ط

تر/ منـير السعدي، مركز دراسات  قافة في العلوم الاجتماعية،مفهوم الثدنيس كوش،     -21

 .17ص  2117مارس  1الوحدة العربية بيروت،  ط

ة المصرية العامة للكتاب ، ترجمة شوقي جلال  الهيئفكرة الثقافةتيري ايجلتون،  -22

 .13ص  2112القاهرة

 .31نفس المرجع  صريشارد اليس وآخرون ،   -23



14 
 

 .168نفس المرجع ص تيري ايجلتون ، -24

مركز  سوسيولوجيا الثقافة المفاهيم والاشكاليات من الحداثة الى العولمةعبد الغني عماد  -25

 .31ص   2116  1دراسات الوحدة العربية بيروت ط

 .129نفس المرجع   ص ريشارد اليس وآخرون -26

 .32عبد الغني عماد   نفس المرجع   ص -27

 .16ص  جعتيري ايجلتون  نفس المر  -28

ترجمة محمد بدوي  مركز دراسات الوحدة العربية بيروت   تأويل الثقافاتكليفورد غيرتز    -29

 .119ص   2119  1ط

 ه  ص1411 1الجزء العاشر دار الفكر بيروت ط لسان العربابن منظور  -31

 .22-21كليفورد غيرتز   نفس المرجع  ص-31

 .33عبد الغني عماد  نفس المرجع  ص  -32

 .34عبد الغني عماد نفس المرجع  ص   -33

 .82-81كليفورد غيرتز نفس المرجع ص  -34

 82كليفورد غيرتز نفس المرجع  ص  -35

 


