
 

~ 1 ~ 
 

 الجمهورية الجزائرية الدّيمقراطية الشّعبية

 وزارة التعّليم العالي والبحث العلمي

 جامعة العربي بن مهيدي/ أم البواقي

 

 عبة الدّراسات النّقديةش                   كلية الآداب واللغّات                                               

لتخصّص نقد حديث ا                         قسم اللغّة العربية وآدابها                                    

 أولىنة لسّ ا                                                                       السّداسي الأول ومعاصر

 2+1ماستر/ الفوج 

 

 

 

 

 
 لأستاذة: نبيلة أعبشا                                                     اقيالسّينظرياّت النّقد مقياس 

البريد الالكتروني:       تطبيقات     طبيعة المقياس: محاضرات +

Nabilaabbeche@gmail.com 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 2021 /2020السّنة الجامعيّة: 

 النقّد السيّاقي النفّسي ونظرياتهمفهوم 

 النفّسي:النقّد  .1

 تعريفه: .أ
النفّسي هو مُحاولة لتفسير الأدب على أساس نفسيّ، وهو من أقدم وأحدث الاتجّاهات،  النّقد

أي أنهّ النّقد الذي يخُضع النصّ الأدبي للبحوث النفّسية، ويحُاول الانتفاع من النّظرياّت النفّسية 

ها الخفيةّ والدقّيقة، وما لها من في تفسير الظّواهر الأدبيةّ والكشف عن عللها وأسبابها ومنابع



 

~ 2 ~ 
 

أسّسها الطّبيب أعماق وأبعاد وآثار. وهو الذي يستمدّ آلياّته من نظريةّ التحّليل النفّسي التي 

"، الذي فسّر على ضوءها السّلوك البشري بردهّ إلى منطقة سيجموند فرويدالنمّساوي "
 اللّّشعور.

ات ن عمليّ معرفه ي في نقده كلّ ما يؤمن به أو فكلّ ناقد حاول بطريقته التلّقائيةّ أن يستغلّ 

ي ه النفّستجّاوحركة النفّس نحو ما توُاجه من صعوبات الحياة ومشاهدها. فالا ،الفكر الإنساني
نشاط بم( 20قوائل القرن العشرين )أكان مُبعثرا قبل أن يصير منهجا، وخاصّة أنهّ تميّز في 

لقرن ا" إلى اللّّوعي قبيل انتهاء سيجموند فرويدأن تعرّف "ووضوح كبيرين، وذلك بعد 

الأدب  التي حرّكت العالم كلهّ، وخاصّة في مجال نظرّيتهم(. وعُرفت 19التاّسع عشر )ق
 والنّقد.

"، والتي تطوّرت إلى فرويدإذن ظهر المنهج النّفسي من خلّل مدرسة التحّليل النّفسي عند "

م، نجد صداها في النقّد قوياّ ومؤثرّا 1927" سنة يبكترف الروسعلم النفّس التجّريبي عند "
وعميقا، حتىّ غدت الفرويديةّ من أقوى العوامل في التوّجيه الفكري والأدبي اليوم في أوروبا، 

"، خير مثال على ذلك في فرنسا، فهو أكبر ممثلّ للنّقد القائم على التحّليل شارل مورونونجد "
   1".سين" و"مالارميهالنّفسي الفرويدي. وقد كتب عن "را

تضمّنه يس ما ويسمّى أيضا بالنقّد التحّليلي، وهو يقوم على أساس التحّليل النفّسي، ويدر

قف النّص من عواطف وانفعالات وأخيلة ما بين حبّ وكره، حسّ ورحمة، خوف وقوة، موا
 مُحرجة ودراما وفنّ.

ف هذا المنهج على أنهّ "منهج يقوم على ربط   الأدب بالحالة النفّسية للأديب، ويقوم كما يعرَّ

بدراسة الأنماط النّفسية، في الأعمال الأدبية، ودراسة القوانين التي تحكم هذه الأعمال في دراسة 
أدلر". ونلّحظ أنّ هذا المنهج فرض و"ألفرد الأدب، من أشهر روّاده نجد: "فرويد"و"كارل يونغ "

امل المؤثرّة في هذه النفّس البشريةّ، حيث يرى "فرويد" على الناّقد أن يدرس نفسيةّ الأديب والعو

  2ديب."أنّ معرفة الأدب متوقعّة على معرفة الأ
ف وفق هذا   من خلّل هذه المفاهيم، نلّحظ تأثر الشّعر بهذه الآراء، حتى أنهّ أصبح يعُرَّ

ي كلّم الذو الهالشّعر " في تعريف دلالة الشّعر رمزياّ ونفسياّ:"إنّ اليازجيالأساس، مثلّ يقول "

تحت  قاصديقصد به ما وراء مدلول اللّفظ من مناغاة النّفس ومناجاة الوجدان، فتوري فيه الم
 الصّور الخياليةّ، وتبرز المعاني تحت ثوب من المجاز أو الكناية ونحوهما."

القلب  رخواط إلى القول:"والشّعر معنى لما تشعر به النفّس، فهو من "الرّافعي"في حين يذهب 

بع تنط إذا أفاض عليه الحسّ من نوره انعكس على الخيال؛ فانطبعت فيه معاني الأشياء، كما
ذان ى إلى الآأدَّ الصّورة في المرآة، وهو من بعد كالحلم يخلق في المخيّلة مما يصل إلى الأعين ويت

يقول و .شّاعرما لا يكون قد وصل ولا تأدَّى." ويقصد انعكاس العالم الخارجي على مخيّلة ال

ء آخر أثرّ بشيا تتأيضا:"إنّ عمليةّ الإبداع الأدبي لا تقتصر على اللغّة والصّور البيانية، ولكنهّ
لذلك ن، وداخل نفس المنتج، لأنّ كلّ مبدع له مزاجه الخاص الذي يميّزه عن غيره من المبدعي

 فالحديث عن نفسيةّ الأديب قضية جوهرية وهامّة."

عاطفيّ، هاء ال" فنجده يقول:"إنّ النّفس مسحة علويةّ هي الجمال والبالمويلحيإبراهيم أمّا "
عد ب حينا ا إلّا تظهر عليها عند صفاء النّفس وخلوّها من شوائب الأكدار، ولمّا كان ذلك لا ينتابه

 حين، ظننته شيئا طارئا عليها من الخارج." ومعناه اتزّان ونقاء عاطفة الشّاعر.

                                                             
 م، مختبرا لعلم النفّس في الجامعة.1879ظهر علم النفّس منذ أنشأ "وليم فونت"  الألماني سنة  -1
 .92، 91يوسف بكار: نقد النقّد، ص -2



 

~ 3 ~ 
 

 )النقاد الغربيين( م النفّس:علاقة النقّد بعل .ب
 ما:تين هيدخل علم النّفس في نطاق النّقد، حتى أنهّ صار متحكّما به، وتمّ ذلك بطريق

بحث كفي البحث عن عمليةّ الخلق والإبداع على مستوى نظري عام،  _ الطّريقة الأولى:
ماذج عن النّ  يونغ""فرويد" عن اللّّشعور عند الفناّن، وعلّقة التعّبير الفنيّ بالأحلّم، وحديث"

 العليا أو اللّّشعور الجماعي.

قفهم بين موا قةعلّفي الدرّاسة النّفسية لأدباء بأعينهم، من أجل إظهار ال _ الطّريقة الثاّنية:
 وأحلّمهم الذهّنية وأحوالهم، وبين خصائص نتاجهم الأدبي.

وقد يقتصر البحث على التعّليلّت والخصائص النّفسية التي تحكّمت في اختيار الحواجز  

ن من فسيّووملّمح الشّخصياّت في العمل المسرحي والقصصي، وهذا ما وصل إليه النّقاد النّ 
ربا من قهم أكثر فنّ  وجعلوا لثاّنية، التي من خلّلها أناروا طريق الأدباءخلّل إتبّاعهم الطّريقة ا

بحث "، أو الفرويدحياة مُبدعيه ومتلقيّه معا. أمّا الرّبط بين الفنّ والمرض العصبي كما بينّ "

ات، ت ونظريّ حاولامعن البقايا الأسطوريةّ أو النمّاذج العليا في الفنّ الحديث، وما تبع ذلك من 
 ثمرة ذلك بالنّسبة للفنّ ظلتّ محدودة للغاية.فإنّ 

وعليه، كان الفنّ عند السّيكولوجييّن سواء أكان تراجيدياّ أو غير ذلك، أداة تنفيس وتعويض،  

غيرة م والوهو عند رأي بعضهم أداة تسامٍ، بمعنى أنهّ مصرّف بريء لعواطف الغضب والانتقا
لبشر، فوس اخيال وهو تحقيق لرغبات قائمة في نوما أشبهها، لأنّ نشاط صاحبه لا  يتعدىّ ال

راهقين د الممنذ أن انبثق فجر المدنية، مثل قصص الكنوز المكتشفة والثرّوات المفاجئة، وعن

لتي اامرة قصص الحبّ والغرام والرومانسية، وعند الأولاد القاصرين حكايات البطولة والمغ
جتماعية ة الااقمين على مجتمعهم قصص العداليتخيّلون أنفسهم أبطالها، وعند المظلومين والنّ 

 التي ينال فيها الأشرار عقابهم والأخيار ثوابهم.

لقد وضع علماء النفّس أبحاثا إضافية في وظائف الفنّ وتوسّعوا في بحث حوافز الفنّ،  
ل تقيسيةّ تنذج رئومنابعه التي جعلها "فرويد" عقدا نفسية كما تقدمّ ذكره، وتخيّلها "يونغ" نما

اط. إلّا م بالإسقعنده بالحدس والوراثة إلى الفناّن، فيسكُبها في رموز تحوّلها فناّ، وهذا ما يسمّى

ت تخضع ظرياّنأنّ النتّائج التي توصّل إليها علماء النّفس والأنثروبولوجيا لا تزال مجرّد 
ين عارضن مُ تسلم م التي كثر تداولها في النّقد الحديث لا، فنظرية اللّاوعيللمناقشة والتعّديل، 

ي، أي ط واعمنهم "سارتر" الوجودي الذي أنكر اللّّوعي، وأعلن أنّ كلّ نشاط نفساني هو نشا

 أنّ الإنسان حرّ.

في توارث الموضوعات الرّئيسيةّ، فقد كانت هدفا للمعارضة الشّديدة،  نظرية "يونغ"أمّا  

 احثين منض البلأنّ صاحبها لم يستطع دعمها ببرهان مُقنع، ومثلها النّظرية التي يستخلصها بع

من  جماعة وأنّ الفناّنينآراء "فرويد" وسواه. ومفادها أنّ الفنّ ينبع من مرض أو عُصاب 
ن عن عبارة ناّنيالانحراف. وهذه النّظرية مردودة بدليل أنّ ليس كلّ الفالمرضى وأهل الشّذوذ و

ساسيةّ شدّ حشخصياّت مريضة وعصابية وانطوائية أو مصابة بعقد النقّص؟. فالفناّن قد يكون أ

عويض، نفراج وتباب امن غيره ولكن إذا سلمّنا بالنّظرية القائلة بأنّ الفنّ منفذ لعقد الفناّن، و

 ية التي تعزو وتنسب إليه العصُاب والاضطراب النفّسي.تبطل النّظر

نظير النّقد البيئي والتاّريخي، فهو نقد تحليل وتعليل،  والأنثروبولوجيثمّ إنّ النقّد النفّسي  

يحُاول استكشاف بواعث الفنّ وجذوره وماهيةّ التجّربة وأثرها في صاحبها أو في القارئ 
الخلق والإبداع، ولا يتطرّق إلى الحكم والتقّييم وتحليل أسرار  والمتذوّق، لكنهّ لا يفسّر عمليةّ

الجمال. وقد أعلن "فرويد" نفسه هذا العجز حين قال أنّ طبيعة الخلق الفنيّ لا يمكن إدراكها 



 

~ 4 ~ 
 

وهي لا تتصّف دائما  ،فقط عن طريق التحّليل النفّسي، ولهذا كانت الدرّاسات النفّسية غير كاملة

 ناعية.بالعمق والقوة الإق

 قاد العرب(:_ )النّ 

يتفّق جلّ النّقاد العرب المحدثين، على أنّ بذور النّقد النفّسي قد برزت في العصر العباسي  

فسي ضمون النّ ى الم"، الذي كان من أوائل النّقاد العرب الأوائل الذين تنبهّوا إلابن قتيبةعند "

د عند شكل جيّ ملّمح النّقد النفّسي ب"، وتجلّت أبو هلّل العسكريفي الشّعر، وتبعه في ذلك "
ومه، " وخص"، في بعثه لمجموعة الظّواهر النّفسية للوساطة بين "المتنبيالقاضي الجرجاني"

 " في كتابيه )الدلّائل والأسرار(.عبد القاهر الجرجانيثمّ مع "

إلى في حين يرُجع نقاد آخرون أنّ فضل بزوغ الاتجّاه النفّسي في النقّد العربي، يرجع  
ق علم حقائ " من أوائل من اهتدى إلى الاستفادة منعبد الرحمن شكريجماعة الديّوان؛ فكان "

م، درس فيه 1419" الذي صدر له مقال عام عبد القادر المازنيالنّفس في دراسته للشّعر، ثمّ "

ابن " عن "العقادماثلة لـ"شعر"ابن الرومي"، في ضوء علم النّفس، فضلّ عن دراسات مُ 

 " في دراسته لـ"أبي العلّء المعرّي".طه حسينمي" و"المتنبي"، و"الرو

في  من هذا المنطلق، تجدر الإشارة إلى أنّ المنهج الذي تبناّه "طه حسين" وجماعة الديّوان، 

 ا يلي:ر ذلك ما يبرّ دراساتهم الأولى هو الذي ظلّ سائدا في معظم الدرّاسات الأدبيةّ اللّّحقة، وم

 رومي،اد اقتصروا في دراساتهم على شعراء معينّين، مثل: )ابن الأنّ هؤلاء النّق 

في  تفرّدالمتنبي، أبي العلّء، بشار بن برد، أبي نواس(، الذين بدت عليهم ملّمح ال

عراء ء الشّ أشعارهم، بدليل أنهّم عبرّوا عن أنفسهم بأصدق تعبير، ونكاد نجد أنّ هؤلا
به ششّعراء ظم الارسين اللّّحقين، في حين ظلّ معأنفسهم هم الذين ظلوّا يلُقون عناية الدّ 

 .عنهم مُهملين كالشّعراء الجاهلييّن الذين لم يصدق شعرهم في رأيهم في التعّبير

 تهم عناي أنّ هؤلاء الروّاد ومن تبعهم ظلّوا يهتمّون بصاحب العمل الأدبي، أكثر من

لّمح يلة لاستقراء مبالعمل نفسه، بل إنّ اهتمامهم بالعمل الأدبي ما هو سوى وس

 شخصيةّ الأديب وأخلّقه ومغامراته وأحواله وحياته ... إلخ.

ل ن خلّم في النقد الحديث الإسهامات الجليلة التي حقّقها العربالمصادر و ونجد من بين

" ماعيللديّن إسز اعما كتبه " والتي تأثرّوا فيها بنظرية "فرويد" في تحليلّته النّفسية، مؤلّفاتهم،

سية في ة النّف" كتابه )من الوجهأحمد اللهخلف محمد كتابه )التفّسير النفّسي للأدب(، وكتب "في 
وكتب  " دراسته عن المتنبي،محمد كامل حسينهج النفّسي كتب "ندراسة الأدب(، وفي ضوء الم

" هيالنّويتب "ك" دراساته عن أبي نواس وابن الرومي ودراساته للعبقرياّت الإسلّمية، ثمّ العقاد"

ضافة إره، " دراسته النقّدية عن ناجي وشعحليم متريدراستيه عن بشار وابن الرومي، كما كتب "
دراسات  ناك، وه" من خلّل كتابه )الاتجّاه النّفسي في النقّد العربي الحديث(أحمد حيدوشإلى "

 وغيرهم كثير. "زين الديّن المختاري" و"أمين الخولي"

رات لتأّثيالأدب حديث من اللّّشعور، فهو دفقات اللّّوعي واهذا المنهج الأدبي، يرى أنّ 
 هتماماهالّ االماضية، وإملّء للفكر دون رقابة العقل، وهذه المدرسة تسخر من العقل ومنطقه، وج

 يعود إلى الأحلّم والرؤيا.

 _ منهج دراسة شخصية الأديب من منظور النقّد العربي الحديث:



 

~ 5 ~ 
 

يب من خلّل إنتاجه وتاريخ حياته، مُعتمدا بصورة خاصّة هذا المنهج يحاول دراسة الأد 

ربي، بدأت نقّد العي العلى الثقّافة النفّسية، وقد يستعين بعلم الأحياء والوراثة، ومعالم هذا المنهج ف
خصيةّ ش" تشخيص معالم عبد القادر المازنيم( حين حاول "20تظهر في مطلع القرن العشرين )ق

العقاد" عه "ر بالوصف، في كتابه الذي يحمل عنوان )حصاد الهشيم(، وتب"ابن الرومي" الذي أشُته

 حيث خصّص كتابا كاملّ لدراسة هذا الشّاعر سمّاه )ابن الرومي حياته من شعره(.

وتجدر الإشارة هنا، إلى أنّ هلوع هؤلاء الداّرسين لهذا المنهج، جعلهم لا يكتفون بالدعّوات  

تية، فكتب جم الذاّلترّاالتطّبيقيةّ؛ وإنمّا يؤلفّون ما يشُبه السّير الأدبية أو االنّظرية والمحاولات 

 .قصة حياةي، و"العقاد" سارة، و"طه حسين" الأيام، و"المازني" إبراهيم الكاتب، وإبراهيم الثاّن

ولاشكّ في أنّ أشهر من تبنىّ هذا المنهج في السّاحة العربية، وفي الدرّاسات الأدبية  

صرة، نجد "عباس محمود العقاد"، و"محمد النُّويهي" و"حامد عبد القادر"، وتجمع هؤلاء المعا

  1نظرية: )الأدب تعبير عن شخصيةّ الأديب(.

 :الغربي نظريات النقّد النفّسي .ت

 :م(1934_ 1856)فرويد"سيجموند أولا: نظرية التحّليل النفّسي عند "

العلوم الاجتماعية بما فيها علم النّفس، ومن  خلّل القرن التاّسع عشر، حدث تقدمّ باهر في 

أبرز علماء هذا الميدان نجد "فرويد" الذي شغله كما شغل زملّءه وتلّمذته موضوع الإنتاج 
الفنيّ وأسراره وحوافزه، فقام بدراسات تحليليةّ خرج منها بنظرية تقول:" إنّ الفنّ ومنه الشّعر 

ن التصّادم بين القواعد والمواضعات الاجتماعية والأدب، مصدره عقد وأزمات نفسيةّ تنشأ م

 2من جهة والغرائز الفطريةّ الموروثة من جهة أخرى، ولهذا فإنّ التقّاليد ترُغم صاحب العقد
النّفسية على قهرها أو كبتها؛ فتغوص في منطقة قائمة وراء الوعي، وتعيش هناك في حالة 

  3كمون."

د" في هذا الصّدد، تتمثلّ في تمييزه بين الشّعور كانت النّقطة التي انطلق منها "فروي 
وعي أو اللّّ  واللّّشعور، وبين الوعي واللّّوعي، أي بين مستويات الحياة الباطنيةّ واعتبار

لعوامل نا لاللّّشعور هو المخزن الخلفي غير الظّاهر للشّخصية الإنسانيةّ، واعتباره متضمّ 

 اج.الفعاّلة في السّلوك وفي الإبداع والإنت

واهتمامه انصبَّ في الدرّجة الأولى على تفسير الأحلّم، باعتبارها الناّفذة التي يطلّ منها  

اللّّشعور، وباعتباره الطّريقة التي تعبّر بها الشّخصية عن ذاتها وتلتفّ حول قوانين الكبت 

                                                             
للعلم: فإنّ مجالات دراسة الأدب ثلّث هي: _ دراسة عمليّة الإبداع عند الأديب )عملية علمية أكثر منها فنية(، _ دراسة  -1

الأديب )تأليف السّير الأدبية، وتحرير الوثائق التاّريخيّة(، _ دراسة العمل الأدبي )فهم النّص من خلّل غاياته وأهدافه شخصيّة 

 ورسالاته(..
اقرأ مثلّ قصّة )هلويزة( للكاتب "إميل فاغيه" التي عالجت واقعا، لأنّها مُنبثقة من عقدة ذاتية في الكاتب، الذي عجز عن التقّرب  -2

اهرة من الطّبقة الأرستقراطية، فاستحدث قصّة تظُهر فوز بطله، حيث أصُيب هو بالفشل، وتحققّ حلمه المكبوت وتعُوّضه بالمص

 عن الحقيقة بالخيال.
الكمون: بمعنى الاختفاء والاختباء، ذلك أنّ في عالم الحلم تتحقّق حرية الحالم تماما كما تتحققّ حرية الأديب في الخلق الفنيّ،  -3

شّاعر يشبه الحالم والمريض عصبياّ في استمدادهم جميعا من اللّّشعور. فهؤلاء الشّعراء لهم مكانة خاصّة عند علماء النفّس، فال

لأنّهم المكتشفون للّّوعي عند الإنسان. ثمّ إنّ خصائص الحلم عند "فرويد" هي: التكّثيف والإزاحة والرمز، كما أنّ "فرويد" استمدّ 

هذه من خلّل اعتماده على مجموعة من المصطلحات، منها مثلّ: النرّجسية، عشق الذاّت، السّادية، التنّعم بعذاب مقوّمات فرضياّته 

الآخرين، المازوشية، تعذيب الذاّت، الهستيريا، عقدة أوديب، العصاب، العقد، الأمراض النفّسية الباطنيّة. اقرأ مثلّ: كتاب )الجريمة 

ويفسكي" الذي تطرّق فيه إلى قضية قتل الابن لأبيه  وبحث في الدوّافع  النفّسية التي دفعته للقيام والعقاب( لـلأديب الروسي"دوست

 .بذلك الفعل الشّنيع



 

~ 6 ~ 
 

ثانية، مُغريا  والمنع الاجتماعيين، وكان التنّاظر بين الأحلّم من ناحية والفنّ والأدب من ناحية

 لاعتبار الفنّ مظهرا من مظاهر تجليّ العوامل الخفيةّ في الشّخصية الإنسانيةّ.

ن أكثر م وُهب إنّ الشّاعر رجل ترُاوده الأحلّم في حالة اليقظة كما تراوده في نومه، ولقد

ل محلّ أي الأيّ إنسان آخر القدرة على وصف حياته العاطفيةّ، وهذا الامتياز يجعل منه في ر

 تظمة.النّفسي "فرويد" صلة الوصل بين ظلمات الغرائز ووضوح المعرفة العقلّنيةّ المن
ن فصحون عيُ م لا فالشّعراء والأدباء عامّة يعُيدون قصّة الغرائز في لغة ساحرة مؤثرّة، ولكنهّ

ويرا فة تصماهيتها، وبذلك يوفّرون لعالم النّفس مادةّ غزيرة حين يصوّرون المشاعر العني

الإنسانية،  ن النّفسعلخام ثرّا، ويكُسبونها دلالة شاملة، فالأدب يقدمّ الأنماط العامّة أو المادةّ امؤ

 فتقنع بها مصطلحات التحّليل النّفسي.

سهل إنّ الخرافات والأساطير والقصص وغيرها، من نتاج الخيال تنُسج على نظام واحد، وي   

ي عالم تشُبع ف ة لمعن رغب حلّم، فكما أنّ الحلم تعبيرعلى الإنسان فهمها إذا ما ألمَّ بتفسير الأ
ي عالم ية لها فد تلبالواقع، فكذلك النّشاط الفنيّ ما هو إلّا تعبير عن رغبة، وهذه الرّغبة لم تج

غرض ال الالأشياء المحسوسة، فانصرفت عنه إلى عالم الوهم والخيال. والفنّ إذن هو استبد

 بغرض خيالي.الواقعي الذي عجز عنه الفناّن 

" الذي درس عقدة أرنست جونز" الذي تأثرّوا به وأخذوا بنظريته، "فرويدنجد من تلّمذة " 

شارل م، وأيضا نجد "1910)أوديب(، وفسّر وحلّل مسرحية "هاملت" لـ"شكسبير" سنة 
يةّ ، شخص"، الذي ربط التجّربة الأدبية بثلّثة أمور هي: الوسط الاجتماعي وتاريخهمورون

 وتاريخها، اللغّة وتاريخها. المبدع

 يف":البحث عن السّيرة النفّسية لصاحب الأثر الأدبي عند"سانت بنظرية ثانيا: 

أي معرفة تفصيلّت حياة  1إنّ فهم العمل الأدبي غير ممكن إلّا بفهم الإنسان الذي أنتجه." 

حقيقة الإنسان المبدع الكاتب وكلّ أطوارها المختلفة، ومهمّة الناّقد حسب "بيف" هي البحث عن 
كما تكشفه لنا أو تخُفيه آثاره الفنيّة، ولقد كان البحث عن الموهبة الفرديةّ وطابعها المميز، من 

خلّل الإبداع الأدبي، هو الشّيء الذي تمسّك به الناّقد ودعا إليه، واهتمّ بمعرفة فكر وعبقريةّ 

 ة.المؤلّفين عبر التدّقيق في سيرتهم النفّسية والإبداعي

لقد أخذ علم النّفس على عاتقه الإجابة على أسئلة جديدة لم يجُب عنها النّقاد سابقا، وهي كما  

 يلي:

لسّؤال اه في يتمثلّ في دراسة عمليةّ الخلق والإبداع الأدبي، ويمكن تلخيص المحور الأول: .أ
 تلك؟. هة أوالتاّلي: ما العوامل التي أيقظت عبقريةّ المبدع الأدبي، ووجّهتها هذه الوج

ى من أين يتأتَّ  يتمثلّ في معرفة علّقة المبدع الأدبي بآثاره الفنيّة، أي: المحور الثاّني: .ب

علّقة  ل لهالحصول على المادةّ الفنيّة؟. هل هو مقيدّ في اختيارها؟، وهللمبدع الأدبي ا
 بحياته وبعالمه النّفسي الخاص؟.

ر العناص ي: مافيتضّح في سرّ تذوّق القارئ للآثار الأدبيةّ أو الفنية، أ المحور الثاّلث: .ت

 ؟.نيّةفالمشتركة بين التجّربة الأدبية وصاحبها، والمتلقيّ الذي يتأثرّ بالآثار ال

 ثالثا: نظرية اللّاوعي عند "ألفرد آدلر":

                                                             
 .11، 10أحمد حيدوش: الاتجّاه النفّسي في النقّد العربي الحديث، ص -1



 

~ 7 ~ 
 

تابع "آدلر" أبحاث "فرويد"، فتوسّع في شرح نظرية اللّّوعي التي أحاطها "فرويد" بشيء  

لباعثة مل امن الغموض وقال بأنّ عوامل الكبت والعصُاب عند الفناّن وسواه لا تنحصر في العوا
ه لتي توجّ ائيةّ الماضي البعيد؛ بل ترتبط أيضا بالميول الغاالمحرّكة، أي العقد الفطريةّ ورواسب 

ز بالحواج صطدمتالإنسان نحو غاية حاضرة أو مستقبليةّ، مثلّ: إرادة إثبات الذاّت عند الولد حين 

قدة عنقص أو  ركّبالتي يقيمها في سبيله الكبار أو البالغون، تجعله ينكفئ على ذاته ويتكوّن عنده م
قتحام لى العصُاب، إذا ثبتت عُقيب مجاوزته سن الحداثة، وقد تدفعه أحيانا إنقص تسوقه إلى ا

 المصاعب والأهوال والقيام بأغرب المغامرات نتيجة تأزّمه النفّسيّ.

قد  ،كذلك أحلّم الفناّن ومطامحه الذاّتية، إذا اصطدمت بالفشل ولم تجد سبيلّ إلى الواقع 
ض ة ليستعيداعية الواقعيةّ، وإذ ذاك يتوسّد بموهبته الإبتسوقه إلى الانطواء والصّروف عن الحيا

ا شاعبح مُ فتص من الواقع بالخيال، ويبني من أحلّمه شيئا جديدا، فيلقي عليها برقعا ويتسامى بها

  للآخرين، ومصدر متعة لهم وترُضي حاجات مقهورة، ورغبات جائعة في صميم نفسه.

 يونغ": رابعا: نظرية اللّاوعي الجماعي عند "كارل

إنّ أهمّ ما جاء به هذا الباحث، هو نظرية اللّّوعي الجمعي أو الجماعي، ويقُصد به  

 تمثلّ مرحلة قدم،مجموعة من الصّور والذكّريات يسمّيها "يونغ" بنماذج أوّلية رئيسيةّ عريقة في ال

أنّ  ونغ"ازدهرت فيها عند الشّعوب أساطير ورموز متشابهة ذوات قرابة فيما بينها. ويزعم "ي
لأخير كن هذا ار، لالنمّاذج الأوليةّ موجودة بالفعل في لاوعي الإنسان العادي، كما في لاوعي الشّاع

عور م لشأشدّ إحساسا بها، لأنهّ"المعبّر عن رغبات غامضة في النّوع البشري أجمع، والمترج

 الإنسانية."

رة، ويدعوها أيضا قوالب والنمّاذج الأوليةّ كما يدعوها "يونغ" موضوعات غالبة مُسيط 

أفكار واعر أوليةّ، صور وأنماط سلفية أي منحدرة من السّلف تمثلّ أعرق ما يمكن تصوّره من مش

لك تيها فغارقة في اللّّوعي الجماعي، وهي في زعمه طبقة أعمق من اللّّوعي الذاّتي، تنطبع 
التي  سيةّلموضوعات الرّئيالمشاعر والصّور، وتنتقل عن طريق الوراثة من جيل إلى جيل. ومن ا

دة، يدالولادة الج الموت والبعث، نجد:، تؤلّف مادةّ الأدب العالمي وتحسب من النمّاذج الأولية مثلّ

الجريمة،  حبّ،الصّراع بين الموت والحياة، الصّراع بين الخير والشّر، السّعي وراء المجهول، ال

 خ.التكّفير، الشّيطان، السّاحر، البطل المنقذ ...إل

ومن الرموز المتوارثة في اللّّوعي الجماعي: الماء والناّر والذبّيحة )الدمّ(، وهي رموز  

لأمومة اموز التطّهير والتكّفير، وهناك الشّمس رمز القوة الجبارة، والأرض والرّحم والبحر، ر

 والأبطال الأسطورييّن.

 

 

 

 

 

 

 



 

~ 8 ~ 
 

 

 

 

 

 

 : أنواع النقّد المحاضرة السّابعة

 :التكّامليالنقّد  .2

 مفهومه: .أ
في حزمة  ،قدية في التفافها حول النصّ أو الشّخصيةهو منهج نقديّ يعتمد على كلّ المناهج النّ 

أو الحكم الصّحيح )...( وهو لا  ضوئيةّ كاشفة وذوق مثقّف، حتى تكون الإفادة ويكون البحث الجادّ 
  1يسلك طريقا واحدة؛ وإنمّا يتكّئ على جميع المناهج النّقدية."

 النقّد الذاّتي أو التأّثري: .3

لمنهج ا ند عبتعيف، القائم على التجّربة الشّخصية هو النقّد الذي يقوم على الذوّق الخاص

ينصبّ  تمامهالعلمي  فهو ذو طابع غير مُقنع لأنهّ لا يهتمّ بالنّصوص؛ بل كلّ اه الموضوعي

 .بأثر تلك النّصوص على نفسه، فمقياسه الشّعور والذوّق

 النقّد الموضوعي: .4

لحكم امقرّرة، يعتمد عليها في عقلية هو النقّد الذي يرجع إلى أصول مرعية وقواعد 

ل اول العمي يتن، فهو النقّد الذ(ونقد النثّر ه )نقد الشّعري" في كتابقدامة بن جعفركطريقة "

والمادة  مميزاتها، يبينّو من قضايا، الأدبي ويكشف عمّا فيها من حقائق وما يرقد وراءها

 .الجديدة أو المطروحة التي تنطوي عليها

 النقّد الاعتقادي:  .5

 انيمع طياّته وآراء خاصّة عند الناّقد، يحمل فيومبادئ هو النقّد الذي تتحكّم فيه عقائد 

بط ا ما يرتغالب وسمّي أيضا بالنّقد الاجتماعي، لأنهّ خاصّ، أو مبدأ التعصّب والميل إلى نزعة

ه ان تقديمكصية، وكلمّا تحرّر الناّقد في نقده من آرائه ومعتقداته الشّخ بمجموعة من النّقاد.

 وتقديره عادلا وأكثر إنصافا وصدقا وتحرّيا للحقيقة.

 النقّد اللّغوي:  .6

وية يةّ واللغّاللغّة وقواعدها الأسلوبعلى أساس أو يعتمد في أحكامه يحكم الذي هو النقّد 

النحّو بية والمقرّرة، أي أنهّ يعتمد في تحليل النصّ ودراسته من حيث البلّغة وقواعد العر

 والصّرف، واللغّة والعروض.

 النقّد العلمي: .7

                                                             
 .94يوسف بكار: نقد النقّد، ص -1



 

~ 9 ~ 
 

عنى هو يُ القصد منه تطبيق قوانين العلم الصّرف على الأدب، ومنه صار النقّد اللغّوي، ف

 جتماعي والنفّسي ومراعاة الموضوعيةّ قدر الإمكان.بالجانب الا

 النقّد الشّكلي: .8

حاب هذا ند أصع_  كان فنيّا أم أخلّقياّ، حيث يعدّ الأدبأ، سواء يهتمّ بما في النّص من جمال

بل  خلّقيةّ؛ة أو أو اجتماعيأليس له غاية تعليميةّ بمعنى في الشّكل وغاية الأدب في ذاته،  المنهج _

 قى.موسيالناّقد إلى الشّكل وحده أي إلى اللغّة والبناء والهيكل والصّورة وال ينصرف عمل

 النقّد الأيديولوجي: .9

أنهّا نظرية نقدية، مُرتبطة بمفاهيم الإنسان المتغيّرة، سواء تعلّق  عُرفت الأيديولوجيا على

وجيا هي تعبير عن بالبحث في ذاته أو نفسه، أو في علّقته بالمجتمع وكلّ ما يحُيط به، فالأيديول

أو نقول:"هي علم الأفكار، وتعني القيم والمبادئ    القِوى الاجتماعيةّ ومصالحها المتعارضة

والأخلّق والأهداف التي ينوي الشّخص تحقيقها، فالإنسان الأيديولوجي يتخيَّر الأشياء بدقةّ، 

الحق." أي أنهّا عبارة عن نسق  ويؤوّل الوقائع بكيفيةّ تظُهرها دائما أنّها مُطابقة لما يعتقد أنهّ

مجملها تبحث عن التي هي في  1من التمّثيلّت ذات الوظيفة الاجتماعية والتاّريخيةّ والفلسفية."

 الحقيقة الماديّة التي تحويها الأشياء، وأيضا الأعمال الأدبيةّ بصفة خاصّة.

ات مؤثرّالنصّ باللذلك نقول بأنّ النّقد الأيديولوجي هو النقّد الذي يبحث في علّقة 

وصفها فسيرها وتاول ويحُ الأيديولوجية المتنوّعة )سياسيةّ، اقتصاديةّ، عقائديةّ، نفسية، ...إلخ(.

عينّة مدلاليةّ واست ومعرفة مضامينها الحقيقيةّ، وانعكاساتها على الواقع، باستخدام آلياّت وصفيةّ

 .ير مقبولهو غ بين ما هو مقبول وما لتفسير الظّاهرة تفسيرا منطقياّ وموضوعياّ. أي التمّييز

ريّ نظور فكمإلى  كما أنّ النقّد الأيديولوجي هو النقّد الذي يعُطي دلالات للوقائع، استنادا

، لواقعأيديولوجي، ويرى إلى النصّ وصاحبه على أنهّما تعبير عن كلّ ما يجري في قلب ا

 وهذا ما جعل جيةّ،ي أطروحاته الأيديولوولهذا نجده يغُلِّب الوجودية والماركسّية وعلم النفّس ف

 زام.يا الالتى قضامنه نقدا آلياّ لا يعُنى من الإنتاج الفنيّ إلّا بمضمونه، كالاعتماد مثلّ عل

من  "ليفةمحمد العربي ولد خنجد من بين الكّتاب العرب الذين كتبوا في هذا الموضوع: "

لسلّم الّ وعبد سبي محمدا اللّسان والهويةّ(، و"خلّل كتابه الذي بعنوان )المسألة الثقّافية وقضاي

ابه ي كت" فعبد الله العروي" من خلّل كتاب )الأيديولوجيا(، وهناك أيضا "بن عبد العالي

 )مفهوم الأيديولوجيا(. 

                                                             
توجد هناك حقيقة مُطلقة؟. ثمّ إنّ تعددّ مواقف الأدباء ما هو إلّا انعكاس لتعددّ كالبحث مثلّ في علّقة الفكر بالواقع، وهل  -1

 انتماءاتهم اجتماعيّا وأيديولوجيّا، لقد جعل"ماركس" كلّ الأنساق الفكريّة أو الأيديولوجية نتاج لوجود فعليّ، وأن المصالح الماديّة

لتي ينظر بها الناّس إلى الوجود على المستوى الفردي أو الجماعي. لذلك فإنّ للطّبقة الاجتماعية المسيطرة هي التي تحددّ الكيفيّة ا

 .النقّد الأيديولوجي مُعادل موضوعي للواقع والأدب، لأنّه يعتمد على المضمون على حساب الشّكل


