مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر
[image: 118_C]
الجمــــــــهوريـــــــة الجزائريــــــــــــــة الديمقراطيــــــــة الشعبيـــة
[image: arabic_uni1][image: arabic_uni1]وزارة التعليـــــــم العالــــــي والبحـــــث العلـــــــــمـــــي
جامعة العربـــــــي بن مهيــــدي
أم البـــــــــــــــواقــــــــــــــي

كلية: الآداب واللغات
قسم: اللغة والأدب العربي
 (
مطبوعة تخص
ّ
 محاضرات ماد
ّ
ة الس
ّ
رد السير ذاتي
المستوى:
 الثانية ماستر
التخصص:
 أدب حديث ومعاصر
)

                                               





الدكتورة: حفيظة سوالمية






السنة الجامعية:
2021/2022
[image: ]
























عنوان الماستر: أدب عربي حديث ومعاصر.
الوحدة الأساسية
السداسي الثالث
المادّة: السرد السير الذاتي.
محتوى المادّة:([footnoteRef:1]) [1: -جامعة العربي بن مهيدي-أم البواقي، عنوان الماستر: أدب حديث ومعاصر، السنة الدراسية: 2016-2017.] 

	

	المادة: ........../محاضرة وتطبيق
	السداسي: .......
	المعامل: 2
	الرصيد: 4

	
	مفردات المحاضرة
	مفردات التطبيق

	01
	في مفهوم السيرة 
	في السيرة العربية القديمة (ابن هشام/ الحسن البصري)

	02
	أشكال السيرة
	سيرة ابن حزم في طوق الحمامة

	03
	السير الذاتية في التراث العربي
	سيرة المقري في نفح الطيب

	04
	السير الذاتية في التراث الغربي
	تحفة النظار... لابن بطوطة

	05
	النظريات السير الذاتية الحديثة
	الأيام لطه حسين

	06
	السرد السير ذاتي في الأدب الحديث
	تربية سلامة موسى لسلامة موسى

	07
	الهوية السردية والسير الذاتي ذاتية وتجلياتها
	حياتي لأحمد أمين

	08
	التأسيس الريادي للنص السردي السير ذاتي
	ثنائية العقاد (أنا وحياة قلم)

	09
	المدونة السير ذاتية العربية الحديثة
	ثنائية فدوى طوقان (رحلة جبلية والرحلة الأصعب)

	10
	مبررات الكتابة السردية السير ذاتية
	مولود فرعون ونجل الفقير

	11
	المكون السير ذاتي في الرواية العربية الحديثة والمعاصرة
	ليلى عثمان (المحاكمة)

	12
	شروط السيرة الذاتية الأجناسية
	إدوارد سعيد

	13
	الواقع والمتخيّل في الخطاب السردي السير ذاتي العربي
	حنامينا (بقايا صور)

	14
	المقومات الإبداعية الفنية في السرد السير ذاتي العربي
	الطيب صالح (موسم الهجرة إلى الشمال)










 (
المحاضرة رقم 
01
: في مفهوم السيرة
)






















المحاضرة رقم 01: في مفهوم السيرة
إنّ السيرة بوجه عام جنس عام أدبي ممتدّ الجذور في عالم الكتابة والتأليف، وقد تهيّأ له أن يشقّ طريقه ضمن أجناس أدبية نثريّة متعدّدة بفضل خصائص مضمونيّة وأسلوبية ميّزته عن باقي الأنواع الأدبية، وإذا نظرنا في الاستعمالات اللّغوية المفردة نجد:
السيرة: من (سار) أو من (السير)، بمعنى: مشى وذهب في الأرض، والسّيرة بكسر السين: السنة والطريقة والهيئة، يقال، هذه السيرة فلان؛ أي طريقته وسنّته، وسار الأمير في الرعيّة سيرة حسنة؛ أي طريقة حسنة، وأحسن فلان السّير أي هيئة المسير ([footnoteRef:2]). [2: -ينظر: مادة سير: الفيروز آبادي: القاموس المحيط، ترتيب ظاهر الزاوي، عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، ط2، د ت، مج 2، ص656-657، وابن منظور: لسان العرب، دار صادر، لبنان-بيروت، د ط، د ت، مج4، ص389-391، والزمخشري: أساس البلاغة، تح: عبد الرحيم محمود، دار المعرفة، لبنان-بيروت، د ط، د ت، ص226.] 

وأمّا المقصود بالسيرة المعروفة في اصطلاح الأدباء باسم (الترجمة الأدبية): «نوع من الأدب يجمع التحرّي التاريخي والامتناع القصصي، ويراد به درس حياة فرد من الأفراد ورسم صورة دقيقة لشخصية» ([footnoteRef:3]). [3: -أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، دار العلم للملايين، ط3، 1980، ص547.] 

وكلمة الترجمة-كما يفضّل البعض تسميتها-آراميّة نقلت إلى العربية، ولم تستعمل إلّا في أواخر القرن السابع الهجري على يد أبي عبد الله ياقوت الحموي في مؤلّفه (معجم الأدباء) وأراد بها (حياة الشخص) ([footnoteRef:4]). [4: - معجم الأدباء لشهاب الدين ياقوت بن عبد الله الحموي 574ه-626ه، نقلًا عن: عبد اللطيف محمد السيد الحديدي: فن السيرة بين الذاتية والغيرية في ضوء النقد الأدبي، دار السعادة للطباعة، ط1، 1417ه-1996م، ص11-12.  ] 

وتعرف السّيرة أو الترجمة بأنّها فنّ حديث، دخل مجال الأدب بعد أن انفصل عن التاريخ، وتوفّرت الشعورية في موضوعه، والقيمة الفنّية في تعبيره ([footnoteRef:5]).  [5: -عبد اللطيف محمد السيد الحديدي، فن السيرة بين الذاتية والغيرية، ص11.] 

ويرى محمد عبد الغني حسن أنّ السيرة: «ذلك النوع الأدبي الذي يتناول التعريف بحياة رجل أو أكثر تعريفًا يطول أو يقصر، ويتعمّق أو يبدو على السطح تبعًا لحالة العصر الذي كتبت فيه الترجمة، وتبعًا لثقافة المترجم ومدى قدرته على رسم صورة كاملة واضحة دقيقة على المترجم له» ([footnoteRef:6]). [6: -محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، ط3، د ت، ص9.] 

وفي تعريف آخر تعتبره السيرة قصة إنسانية، وهي تاريخ حق يمثّل أبرع فنون الكتابة التاريخية، وهي امتداد لحياة عظيم في زمان ومكان معيّنين، ويمتدّ الزمن إلى ما وراء جيلها، ثمّ إنّها تمثّل مواقف تاريخية لها حوافزها ومراميها([footnoteRef:7]). [7: -محمد حامد شريف: نظريات أدبية في تاريخ الدولة العباسية، دار خليفة للطباعة، د ط، د ت، ص157.] 

إنّ هذه التعريفات والمفاهيم لا تفترق عن بعضها إجمالًا، بل إنّها تجمع على خصائص تميّز جنس السيرة، وفي ذلك يرى فيليب لوجون أنّ عبارة "السيرة" تأخذ دلالة ضيّقة أو واسعة حسب الشخص الذي يستعملها، وتعني:
أ-تاريخ الإنسان (مشهور عمومًا) مروي من طرف شخص آخر (وهو المعنى القديم والأكثر شيوعًا).
ب-تاريخ إنسان (غامض) مروي شفويًا من طرفه لشخص آخر أثار هذا التاريخ من أجل دراسته (منهج السيرة في العلوم الاجتماعية).
ج-تاريخ إنسان مروي من طرفه لشخص أو أشخاص يساعدونه، عن طريق سماعهم، على توجيه في حياته (السيرة في تشكّلها) ([footnoteRef:8]). [8: -فيليب لوجون، السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، تر: عمر حلي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994، ص10.] 

والمعروف لدى العام والخاص إنّ كلمة سيرة تطلق على ما كتب من حياة الرسول (صلّى الله عليه وسلّم)، ليتّسع مدلولها بعد ذلك فصارت تطلق على حياة بعض الأشخاص كسيرة صلاح الدين الأيوبي، سيرة ابن طولون، وسيرة الظاهر بيبرس، وسيرة عنترة وغيرهم، وقد ذهب إلى ذلك عديد الباحثين في هذا المجال.
تلك الدلالة نحو الخاص ولا سيما عند الفقهاء وعلماء الحديث والأخبار الذين غلب اسم السيرة في ألسنتهم على المغازي ([footnoteRef:9]). [9: -أحمد بن علي آل مريع: السيرة الذاتية مقاربة الحد والمفهوم، دار صامد للنشر، تونس، ط3، 2010، ص22.] 

ويضيف أحمد بن علي آل مريع في هذا السياق «أنّ استعمال السيرة بهذين المعنيين العام والخاص كان استعمالًا متجاورًا ومتزامنًا، وإن غلب المعنى الخاص في سياق معرفي معيّن...» ([footnoteRef:10]). ويقصد عند المحدثين والفقهاء ومن في حكمهم. [10: -المرجع نفسه، ص23.] 

ومن خلال قراءة هذه التعاريف يتّضح لنا:
1-أنّه لا يوجد اختلاف وبون بين هذه المفاهيم إجمالًا.
2-أنّ هناك مصطلحًا آخر يتداخل في معناه مع مصطلح السيرة، وهو "الترجمة" وهو ما سنعرض له في المبحث الموالي بحول الله تعالى.
3-أنّها-السيرة-نوع مستقل من الأدب وثيق الصلة بالقص (الحكي) كآلية سردية.
4-هذه التعاريف لفن السيرة وغيرها لم تغفل عناصر ثلاثة وهي: التاريخ-الذات-الفن.
5-انتقال معنى السيرة من العام إلى الخاص.


* الترجمة:
وردت لفظة ترجمة في لسان العرب في مادة (سير) بمعنى وقد أغفلت المعاجم العربية القديمة استعمال كلمة ترجمة للدلالة على الحديث عن شخص ما، بينما المعاجم الحديثة تستخدمها بهذه الدلالة.
وقد ذهب أحمد آل مريع إلى البحث في أصول هذه الكلمة ليؤكّد بعد مسح للمعاجم الحديثة منها المعجم الوسيط والمعجم الوجيز، ومعاجم الرائد أنّها كلمة مولّدة استعملت بعد عصر الرواية، كما ذهب بعض الباحثين إلى أنّ مصطلح ترجمة قد دخل العربية عن طريق الآرامية، وقد استعمله بكثرة ياقوت الحموي في معجمه في أوائل القرن السابع الهجري بهذا المعنى ([footnoteRef:11])، رغم أنّه سبق إلى ذلك من طرف عديد الكتاب القدماء ([footnoteRef:12]).  [11: - أحمد بن علي آل مريع: مرجع سابق، ص25-26.]  [12: -المرجع نفسه، ص2.] 

وليس بعيدًا عن الدلالة اللغوية في المعاجم الحديثة يأتي مصطلح الترجمة ليتداخل مع مصطلح السيرة على اختلاف النقاد والدارسين في استعمال المصطلحين، فالأمر لا يقتضي كثيرًا من الجدل لأنّه لا يمثّل إشكالًا، فالسيرة ما طال من حديث عن حياة الفرد ومواقفه وغيرها، والترجمة ما كان سردًا مقتضبًا، يقتصر فيها المترجم على ذكر المحطّات الكبرى والمواقف البارزة في حياة المترجم له.
ثانيًا: في مفهوم السيرة الذاتية:
إنّ واقع التنظير لفن السيرة الذاتية من حيث التعريف بها ووضع حدود معرفية تؤصل لها وتضبطها اصطلاحًا يوقع الدارس في حيرة الاختيار للتعريف الأصوب والأشمل في غمرة ما شهده هذا المصطلح من توصيفات وتعاريف لا نقول إنّها مختلفة وإنّما متعدّدة أحيانًا متكاملة في كثير منها.
والنظرة الإيجابية لهذا التنوّع هي المطلوبة في مثل هذا المقام لأنّ محاولة الأصيل لأيّ فن من الفنون أو أي نوع من الكتابة يستدعي جمع شتات التنظير ولملمة كل التفاصيل المتعلّقة به [وهذا في رأيي مدعاة للتشويق والإقدام على البحث لا الانصراف عنه بإحباط كما يرى بعض الدارسين لفن السيرة]، إذ يقول أحمد بن على آل مريع: «كثيرًا ما يصطدم الباحث بعبارات مثبّطة تدعو إلى القعود أو الانصراف عن العمل على إيجاد تحديد مرض لفن السيرة الذاتية، بدعوى أنّ السيرة الذاتية جنس أدبي جديد لا يتجاوز عمر مصطلحه القرنين على وجه التحديد، وأنّ الوقت لم يحن بعد لصياغة تعريف محدّد وشامل ومقبول للسيرة الذاتية» ([footnoteRef:13]). [13: -المرجع نفسه، ص33.] 

ويستدرك الباحث أنّه بالإمكان فتح باب توصيف السيرة الذاتية والبحث فيه إذا تجاوز الدارس بعض الدراسات التي آثرت السلامة فناقشت الموضوع باستفاضة ولكن دون تحديد لأدنى تصوّر للسيرة الذاتية، سوى أنّها خلاف السيرة الغيرية ([footnoteRef:14]).  [14: -المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

والواقع أنّ هذا الحذر في وضع تصوّر واضح للسيرة الذاتية ليس سببه حداثة عهد هذا الفن، وإنّما كونه خطابًا سرديًا تعرض عبر التاريخ لكثير من التغييرات وهذا ما يضع مفهوم السيرة الذاتية في منطقة الالتباس والصعوبة على حد قول محمد معتصم الذي يظهر بإيجابية إلى التغيير الذي تعرّض له الخطاب السير ذاتي عبر التاريخ إذ يرى فيه تعبيرًا عن قدمه وأصالته وأنّه رافق الأمم والشعوب منذ بداية التاريخ، منذ لحظة تشكّل الوعي رغم أنّ السيرة لم تكن في هذه المراحل الموغلة في القدم فنية وذات بعد جمالي محض ([footnoteRef:15]) وهذا ما تعرّضنا له سابقًا. [15: -محمد معتصم: خطاب الذات في الأدب العربي، مطبعة الأمنية، منشورات دار الأمان للطباعة والنشر، الرباط، ط1، 2007، ص14.] 

وما يؤكّد أنّ الصعوبة في تعريف السيرة الذاتية تكمن في تنوّعها وكذا التحوّل التاريخي والفكري والنظري والنقدي الذي مرّ به هذا الجنس الأدبي هو تطوّر مفهومها لا بتغييره وإنّما بالإضافة إليه فيما يتعلّق بتفاصيله وتنوّعه من كاتب إلى آخر.
قياسًا بصعوبة الاتّفاق على المقوّمات العامة التي قد تصوغ للسيرة الذاتية وضعا معتبرًا بين الأجناس الأدبية الأخرى؛ بينما ترجع جليلة الطريطر سبب هذه الصعوبة إلى أمرين آخرين قائلة: «يتّفق حل المعنيين بالكتابة السير ذاتية والباحثيت في خصائصها، على أنّها جنس استعصى على التعريف الواضح المحكم، نظرًا لسببين رئيسيين على الأقل: الأول يعود كما هو معلوم إلى الاتّفاق الحاصل بشأن حداثة هذا الجنس، والثاني هو نتيجة مباشرة للسبب الأوّل، ويعود إلى عدم توفّر سنّة راسخة في قراءة النصوص وتحليلها، هي الكفيلة وحدها بأن تقود إلى تعريف واحد وموحّد يمكن أن يطمئن إليه جلّ النقاد» ([footnoteRef:16]). [16: -جليلة الطريطر: مقومات السيرة الحديثة في الأدب العربي الحديث، ص114-115.] 

1-مقاربة الحد والمفهوم:
يتّفق الدارسون على أنّ مصطلح السيرة الذاتية (L’autobiography) ظهر سنة 1866 حسب معجم لاروس للّغة الفرنسية، وهو يعني فرد ما مكتوبة من طرفه ([footnoteRef:17]). [17: -فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، تر وتق: عمر حلي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994، ص10. ] 

وأمّا عن التعريف الدارج لدى أغلب النقاد فهو إن يكتب الكاتب حياته بنفسه ابتداءً من تاريخ ميلاده وما مرّ به من حوادث وتغييرات ووقائع انتهاء إلى اللحظة التي يعيشها ويكتب فيها هذه السيرة، وهذا ما اقترحه محمد عبد الغني حسن كتعريف للترجمة الذاتية قائلًا: «هي أن يكتب المرء بنفسه تاريخ نفسه، فيسجّل حوادثه وأخباره، ويسرد أعماله وآثاره، ويذكر أيام طفولته وشبابه وكهولته وما جرى له فيها من أحداث تعظّم وتضؤل تبعًا لأهمّيته»([footnoteRef:18]). [18: -محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، ص23.] 

ويضيف في معرض هذا التعريف أنّ الترجمة الذاتية غالبًا ما تكون مظنة الإغراق والمغالاة، تقع في شرك الحديث عن النفس والزهو بها، يرى أنّها إذا اعتدلت «كانت أصدق ما يكتب عن رجل وأكثر انطباقًا على حياته»([footnoteRef:19])، وهذه الإضافة إنّما تبيّن توجّه الناقد نحو تبسيط النظرة إلى هذا الفن، وجعله صورة فوتوغرافية عن واقع صاحبه وإلغاء المتخيّل وإمكانية توظيفه في هذا النوع من الكتابة، وهو ما نتطرّق إليه لاحقًا بحول الله تعالى. [19: - محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، ص 23.] 

كما تعرف أيضًا على أنّها: «فن الحديث عن الذات من جميع أطرافها بعيوبها ومحاسنها وتأثّرها بالبيئة والوسط والظروف الخارجية وتأثيرها فيها» ([footnoteRef:20]) والظاهر أنّ في هذا التعريف تنبّه إلى خاصّية التأثّر والتأثير في الوسط والظروف الخارجية التي يعيشها صاحب السيرة الذاتية وينقلها سلبًا أو إيجابًا. [20: -عبد اللطيف محمد السيد الحديدي، فن السيرة بين الذاتية والغيرية، ص135.] 

وهكذا فإنّ الحديث عن النفس يكاد يكون فطرة في الإنسان، فأغلب الناس يحبّون، بل يقبلون بشدّة التحدّث عن أنفسهم، ومن يدّعي غير ذلك، فهو يعاني تبعًا لكفّ نفسه عمّا تحبّه وترتاح إليه، فإذا كان الكلام عن الذات متاحًا لجميع الناس فإنّ هذا الحديث مكتوبًا بطريقة فنّية خاصّة هو خطوة للقليل منهم، وأعني الأدباء فقط.
لهذا يرى إحسان عباس أنّ الترجمة الذاتية ليست حديثًا ساذجًا عن النفس، ولا هي تدوين للمفاخر والمآثر، لأنّ ذلك يؤدّي إلى النفور منها ويصدم الإحساس الذوقي بالصدق في الخبر لدى الناس ([footnoteRef:21]). [21: -إحسان عباس: فن السيرة، ص98-99.] 

وفي هذا التعريف إشارة واضحة إلى عنصر هام وهو أنّ السيرة الذاتية تجانب كل حكي بسيط ورتيب وساذج لا يعدو أن يكون تسجيلًا للذكريات وتصويرًا للمشاهدات؛ بحيث لا يعطي المجال للذوق بأن يصدّق أو يكذّب. 
وينكر عمار زعموش-إلى جانب ذلك-على السيرة الذاتية أن تكون مذكرات أو اليوميات حين يقول: «من المتفّق عليه أنّ السيرة الذاتية لا يراد بها تلك المذكّرات التي يعتني فيها صاحبها بتصوير الأحداث التاريخية العامة، لا تلك الذكريات التي تصوّر بعض مشاهداتها في البيئة والمجتمع، وليس المقصود بها أيضًا تلك اليوميات التي تسجّل فيها الأحداث على نحو متقطّع غير منتظم». ([footnoteRef:22]) [22: -عمار زعموش: السيرة الروائية و"مزاج مراهقة" لفضيلة فاروق، كتاب الملتقى الثالث عبد الحميد بن هدوقة، مديرية الثقافة لولاية برج بوعريريج، وزارة الاتصال والثقافة، مطبعة دار هومة، ط1، 2000، ص187.] 

يزيل عمار زعموش بهذا المفهوم التباسًا كان بين السيرة الذاتية وغيرها من كتابات تشبهها تتقاطع معها ولكنّها منفصلة عنها وذلك بالنظر إلى ما يركّز عليه كل نوع منها فالكتابة السير ذاتية هي التي تراعي «الواقع الشخصي لذات الكاتب أو لغيره حيث تتّجه العناية إلى تمثّل الجوانب المهمّة من حياته الماضية، والعمل على تقديمها بشيء من التركيز المثير والشيّق مستعينًا في ذلك بما اختزنه في ذاكرته من حقائق تاريخية تمنح النص قوّة، وتوفّر له من الصدق ما يمكن الاستدلال به على مكوّنات شخصيته بجوانبها المختلفة» ([footnoteRef:23]). [23: - عمار زعموش: السيرة الروائية و"مزاج مراهقة" لفضيلة فاروق، ص188.] 

ويرى عبد العزيز شرف أن السيرة الذاتية «هي تعبير عن أهم مظاهر الحياة الشخصية لكاتبها وهي حياة لا ينفصل فيها الداخل عن الخارج؛ ذلك أنّها في صميمها تركّز وإشعاع، انفصال واتّصال، انطواء على الذات وافتراق عن الذات... سيرة إنسان من الداخل وهو في تواصل مع الخارج» ([footnoteRef:24]). [24: -عبد العزيز شرف: أدب السيرة الذاتية، سلسلة أدبيات، ط1، 1992، الشركة العالمية للنشر، لنجمان، ص18.] 

ويعتبر عز الدين إسماعيل من السباقين إلى تعريف هذا النوع من الكتابة قائلًا: «ترجمة الحياة الشخصية وذلك عندما يكتب لنا الكاتب ترجمة حياته هو الخاصة. وهي عندئذٍ ذاتية» ([footnoteRef:25]). [25: -عز الدين إسماعيل: الأدب وفنونه، دار الفكر العربي، ط7، 1978، ص255.] 

ولا يختلف عن هذا المفهوم ما أورده جبور عبد النور إذ يصفها بأنّها: «كتاب يروي حياة المؤلّف بقلمه وهو يختلف مادة ومنهجًا عن المذكرات واليوميات» ([footnoteRef:26]). [26: -جبور عبد النور: المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، لبنان، بيروت، ط2، 1984، ص143.] 

كما نقرأ تعريفًا للسيرة الذاتية مفاده أنّ «السيرة الذاتية هي تلك المحاولة الرامية إلى تشكيل هوية نصّية موازية أو معادل لغوي وذهني لتجربة الحياة الفردية في الوجود بواسطة الكتابة والتأريخ للأنا» ([footnoteRef:27]).  [27: -عبد القادر الشاوي: السيرة الذاتية الهوية والتلفظ، الأدب العربي: مداخل للتفكير والسؤال، منشورات رابطة أدباء المغرب سلسلة موائد المستديرة، 2000، ص90. ] 

وفي هذا الإشارة إلى التركيز على النص الذي يشكّل هوية السيرة الذاتية جنبًا إلى جنب مع المضمون أو التجربة الفردية الحياتية للذات.
ويتجلّى ممّا سلف أنّ التعاريف المتعدّدة التي بسطنا محتواها تتقارب وتتّفق إلّا فيما زاده الناقد على الآخر من تفاصيل يكون قد أغفلها غيره، أو تنبّه إلى غيرها من الضوابط والجزئيات التي يسعى كل منهم من خلال الالتفات إليها وتسليط الضوء عليها لوضع تعريف جامع ومحدد لفن السيرة الذاتية.
تتابع صدور التعريفات بعد ذلك لتحديد مفهوم هذا النوع من الكتابة الذي «رأى فيه الفيلسوف الألماني ويليهيلمديلتاي أكثر تعبيرات تأمل الحياة مباشرة»([footnoteRef:28]). [28: -المرجع نفسه، ص47.] 

ويرى جيرار جينيت أنّها «حضور السارد كشخصية في القصة التي يحكيها([footnoteRef:29])، ويميّز بين نوعين من هذا الحضور إذ الأوّل «يكون فيه السارد هو بطل حكايته، وأمّا الثاني فيكون فيه السارد هامشيًا» لا يلعب سوى دورًا ثانوي كملاحظ أو كشاهد. احتفظ جينيت للنوع الأول بمصطلح الأوتوبيوغرافي» ([footnoteRef:30])وقد ورد هذا التعريف ليؤكّد على نوعي السرد التطابقي (homodiègétique). [29: -G. Genette: figures 3,Suil, Paris, p259.]  [30: -عبد القادر الشاوي: السيرة الذاتية الهوية والتلفظ، الأدب العربي، ص50.] 

وفي سنة 1917 وضع فيليب لوجون (Legeune) تعريفًا لهذا النوع الأدبي في كتابه "السيرة الذاتية في فرنسا" ثمّ نقّحه سنة 1975 في كتابه "ميثاق السيرة الذاتية".Le pacte autographiqueقائلًا: «وبعد تعديل طفيف سيصبح حد السيرة الذاتية كالآتي: هي حكي استعادي نثري يقوم به شخص واقعي عن وجوده الخاص وذلك عندما يركّز حياته الفردية وعلى تاريخ شخصيته بصفة خاصة» ([footnoteRef:31]). [31: - فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، ص22.] 

ويعتبر هذا التعريف من بين الحدود التي اتّصفت بالشمولية وبعض التفصيل إذ يعرض صاحبه عناصر تنتمي إلى أربعة أصناف مختلفة:
1-تشكّل اللغة:
أ-حكي.
ب-نثري.
2-الموضوع المطروق: حياة فردية، وتاريخ شخصية معيّنة.
3-وضعية المؤلّف: تطابق المؤلف (الذي يحمل إلى شخصية واقعية) والسارد.
4-وضعية السارد: 
أ-تطابق السارد.
ب-منظور استعادي للحكي.
وبالنظر إلى هذه المواصفات والشروط فإنّ السيرة الذاتية عند "لوجون" هي كل عمل يجمع في الوقت نفسه الشروط المشار إليها وفي كل صنف من هذه الأصناف في حين لا تجمع الأنواع المتشابهة للسيرة الذاتية كل هذه الشروط.([footnoteRef:32]) [32: -المرجع نفسه، ص22-23.] 

وهكذا تخرج من إطار السيرة الذاتية الأنواع الأدبية المشابهة لها لانتفاء شرط من هذه الشروط فيها، ويمكن أن نذكر هذه الأنواع المقاربة حسب لائحة الشروط المذكورة سابقًا كالآتي:
* المذكرات: (2)
* السيرة: (4)
* رواية السيرة الذاتية: (3)
* قصيدة السيرة الذاتية: (1ب)
* اليوميات الخاصة: (4ب)
* الرسم الذاتي أو المقالة: (1ب و4ب) ([footnoteRef:33]).  [33: - فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، ص23.] 

ولا يكتفي فيليب لوجون بتقديم هذه التحديدات، بل يصنّف كل الحالات الممكنة اعتمادًا على معيارين هما:
-علاقة اسم الشخصية واسم المؤلّف.
-طبيعة الميثاق المنجز من طرف المؤلّف.
وبذلك تنتج ثلاث وضعيات ممكنة بالنسبة لكل من هذين المعيارين أي الشخصية والميثاق المقصود به المحكي.
فالشخصية إمّا:
1-لها سام مختلف عن اسم المؤلّف.
2-ليس لها اسم.
3-لها نفس المؤلف نفسه.
والميثاق إمّا:
1-روائي.
2-غائب (غير معلن).
3-سيرة ذاتية.
وبجمع هذين المعيارين بوضعياتهما المختلفة يمكن الحصول على تسع تركيبات يذكرها فيليب لوجون في الجدول الآتي([footnoteRef:34]): [34: -المرجع نفسه، ص41.] 

	اسم الشخصية
الميثاق
	# اسم المؤلّف
	= 0
	= اسم المؤلّف

	روائي
	1 أ / رواية
	2 أ / رواية
	

	= 0
	1 ب / رواية
	2 ب/ رواية
	3 أ/ سيرة ذاتية

	السيرة الذاتية
	
	2 ج/ سيرة ذاتية
	3 ب/ سيرة ذاتية


والجدير بالذكر أنّ مفهوم لوجون للسيرة الذاتية رغم ما مرّ به من تعديلات، انتهى بعد جدل فلسفي إلّا أنّها ليست مجالًا محدودًا ولا ضيّقًا، بل هي فن منفتح على مجالات عدّة؛ فلكلّ نص يبدو أنّ مؤلّفه يعبّر فيه عن حياته وإحساساته، مهما كانت طبيعة العقد المقترح من طرف المؤلّف-سواء أكان العمل رواية أو قصيدة أم مقالة فلسفية-فهو سيرة ذاتية ما دام قصد فيه الكتاب بشكل ضمني أو صريح إلى رواية حياته أو شيء منها ([footnoteRef:35]) وبذلك تصبح السيرة الذاتية عند لوجون "نوعًا عامًا قابلًا لاجتضان عدّة نصوص" ([footnoteRef:36]). [35: - فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، ص10-11.]  [36: -المرجع نفسه، ص11.] 























مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
9
)







 (
المحاضرة رقم 02
: أشكال السيرة.
)
























المحاضرة رقم 02: أشكال السيرة.
السيرة منذ بدايتها لون عامر بالحياة، يصل الأدب بتاريخ الحضارة في كل زمان لأنّه صورة للتجربة الصادقة الحيّة، ومن هنا فغايات السيرة وأنواعها تكوّنت تباعًا لتطوّر السيرة عبر التاريخ، فهناك:
أ-السيرة التاريخية: ظلّ هذا النوع من أقوى أنواع السير عند المسلمين، لأنّ السيرة في الحقيقة كانت تاريخًا في نشأتها وغايتها، ولكنّها ما فتئت تنفصل وتبتعد عن الغاية التاريخية، ومع ذلك لم تفقد هذه السيرة أهمّيتها، يقول إحسان عباس: «ولم تفقد هذه السيرة كل ميزة بفقدانها للوشيجة التاريخية والأدبية، فإنّ كثيرًا منها ظلّ يحقّق الغاية الأدبية عن طريق التأثير الإيجابي»([footnoteRef:37])، وذلك لأنّ هذا النوع من الكتابة كان أكثر تشبّثًا بالقيمة الأدبية من سائر أدب الوعظ الذي تنقصه القدرة على الإيحاء. [37: - فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، ص 19.] 

ب-السيرة الخيالية: حادت السيرة عن عالمها الحقيقي وأصبحت نوعًا من القصص البطولية، مثل سيرة عنترة، وسيرة سيف بن ديزن وأشباهها، وموضع النقص في هذه السيرة أنّها تعتمد "المثال"؛ أي لا تجعل للبطل قيمة إلّا البطولة، ولا تعنى بحياته الطبيعية، بل تفيض عليه من الخيال ما يجعله "مثالا" أو أنموذجًا عاليًا للشجاعة ([footnoteRef:38]). [38: - المرجع نفسه، ص 28.] 

ج-سيرة المتصوّفة: اهتمّ أصحاب هذه السيرة بالكرامات وابتعدوا عن دائرة الواقع وتوجّهوا إلى الابتعاد عن تصوير الحياة الإنسانية التي هي معرض للضعف والقوّة، والعجز والقدرة، والخطأ والصواب.
د-السيرة الفكاهية الهزلية: هي السمر ومجالس الأنس، وهذا النوع يؤدّي إلى الامتاع وإثارة الدهشة، والهزل وهو ما دفع إلى الكتابة عن شخصيات كوميدية تثير الضحك والامتاع أمثال: جحا، أشعب...
فهناك أنواع من السيرة في مراحل تطوّرها الأولى، وعبر هذا الخط التطوّري، بدأت بوادر السيرة الفنية الذاتية الروائية تظهر وتتأكّد يومًا بعد يوم إلى أن برزت إلى الوجود الأدبي ([footnoteRef:39]).  [39: -Cllingwood, R :The idea of history, p304.
نقلًا عن: إحسان عباس: فن السيرة، ص9.] 

كما اعتبر بعض النقاد أنواعًا أدبية أخرى تنتمي إلى أشكال السيرة ومنها:
أ-اليوميات: هي سجل كتابي لملاحظات المؤلف عن الأوضاع الاجتماعية والأحداث السياسية التي تقع في عصره، حتّى ولو لم يكن له فيها دور ([footnoteRef:40]). [40: -عبد اللطيف الحديدي بركات: فن السيرة بين الذاتية والغيرية، ص136.] 

وتعرّف أيضًا على أنّها «سجل للتجربة اليومية يكتبها صاحبها يومًا بيوم، ويدوّن فيها ملاحظاته بالنظام الذي وقعت به الأحداث التي شاهدها أو كما رويت له من شهود عيان، ويسجّل كاتبها اتّجاهاته إزّاء الأحداث التي تتلاحق بسرعة متزايدة ويرتّبها ترتيبًا زمنيًا قد يكون متسلسلًا أو متقطّعًا حسبما تيسّر له، أمّا الدافع إلى كتابتها فيكمن في رغبة الإنسان في أن يسجّل اتّجاهاته الدائمة التغيّر في عصر تجري فيه الأحداث بسرعة متلاحقة» ([footnoteRef:41]). [41: - علي عبده بركات: رواد السيرة الذاتية من إفرنج وعرب، مجلة العربي، غ165، أوت 1972، ص162، نقلا عن أحمد آل مريع: السيرة الذاتية، ص67.] 

وتحدّد خصائص هذا النوع في كونه يكتب يومًا بيوم، وهو بذلك جنس يتعارض مع كل عمل مركّب، كما أن اليوميات مرهونة بالحدث الخارجي أو الشخص الذي تنصبّ عليه، وهي لا تتطلّب بداية ولا خاتمة ولا عقدة ولا موضوعًا ولا تطويرًا.
كما تضاف إلى تلك الخصائص، خاصية مهمة تتمثّل في الحضور الشخصي للمؤلف في اليوميات إذ ضمير المتكلّم عادة ما يقوم بالخطاب، وهو مركز الملاحظة، ولا يحاول التخفّي وراء أي حجاب ([footnoteRef:42]). [42: -حسن شاكر: أنساق التخييل الذاتي والمذكرات والسيرة الذاتية، ص105.] 

ويرى أحمد آل مريع أنّ أهمّية اليوميات تكمن في الاستعانة بها في كتابات أخرى إذ يقول: «والأصل في اليوميات أن تكون خاصّة بصاحبها يستعين بها في كتابات أخرى كــ: الرحلات أو القصص، والتأريخ للحياة... بأسلوب أكثر تنظيمًا واستيعابًا للتفاصيل في رؤية شاملة وواعية، وما ذلك إلّا لأنّها أعجز من أن تقف وحدها على قدميها لضعف المادة ونضوب الحيوية فيها» ([footnoteRef:43]). [43: -أحمد آل مريع: السيرة الذاتية، ص69.] 

هذا وتذكر عيوب أخرى لليوميات-كنوع من الكتابة-منها اقترابها من التأريخ التسجيلي، وبذلك ما من الطبيعة اليومية التسجيلية يشغل الكاتب عن أمر التدقيق والمراجعة والتمحيص والتشبّث ([footnoteRef:44]).  [44: -علي عبده بركات: رواد السيرة الذاتية من إفرنج وعرب، ص162.] 

كما أنّ خاصية التأريخ التسجيلي فيها «يفقدها جانبًا كبيرًا من جمال الصياغة وفنية التصوير وحياكة المواقف والأحداث حياكة درامية متماسكة»([footnoteRef:45]). [45: -أحمد آل مريع: السيرة الذاتية، ص69.] 

في الوقت الذي تسجّل فيه نقاط الضعف على اليوميات نطالع آراء أخرى تحاول التأصيل لهذا النوع من الكتابة حين تعدّه أكثر امتاعًا وطرافة، وتكاملًا من الناحية الموضوعية، كما أنّ فيها مساحة من الحرية إذ تسجّل الأحداث في فترات متقاربة، وهو ما يسدّ كثيرًا من الفجوات التي يخلقها الزمن وتباعد فترات التسجيل في فنون أخرى كما لا ننكر ما فيها من عمق الإحساس بالزمان والمكان ([footnoteRef:46]). [46: -ماهر حسن فهمي: السيرة تاريخ وفن، ص230.] 

إضافة إلى ذلك تعتبر اليوميات وباتفاق الدارسين في هذا المجال أصدق وأأمن ما يمكن الرجوع إليه لتدوين الوقائع والتفاصيل وكذا المشاعر التي يعيشها الكاتب أثناء تدوين هذا الحدث أو ذاك.
يقول حسن لشكر: «إنّ اليوميات كتابة متميّزة تسهر على التأشير على الأيام وتسجيل تواريخها وتسلسل الزمن كرونولوجيًا، وتتظاهر أمامنا بالصدق والواقعية باعتبارها مستودع أسرار الذات» ([footnoteRef:47]).  [47: -حسن لشكر: أنساق التخييل الذاتي والمذكرات والسيرة الذاتية، ص105.] 

ج-الاعترافات:
وتعني لونًا لصيقًا بفن السيرة الذاتية يروي فيها المؤلّف مواقف نفسية أو عاطفية لا يتطرّق إليها كتاب الترجمة الذاتية عادة، لأنّها تجارب أو أحداث لا يودّ المرء أن يطّلع عليها أحد حتّى الأصدقاء المقرّبون، وتكمن قيمتها في كثافة الصراع داخل نفس كاتبها ([footnoteRef:48])، ولعلّ أوّل ما سجّل في هذا النوع الأدبي من إمضاء القديس (أوغستين) (saint augustin) المولود سنة (354) بمدينة سوق أهراس الجزائرية والمتوفّى سنة (430) بمدينة عنابة وهي عبارة عن أوتوبيوغرافيا دينية معنونة بــ "الاعترافات". [48: -المرجع نفسه، ص54-55.] 

يقول عنها إحسان عباس: «فتحت أمام الكاتب مجالًا جديدًا من الصراحة الاعترافية، وشجّعت الميل إلى تعرية النفس»([footnoteRef:49]).  [49: -إحسان عباس: فن السيرة، ص144.] 

ويظهر كذلك كتاب (جان جاك روسو) المعنون بــ "اعترافات روسو" والذي صدم صالونات باريس في القرن الثامن عشر بما احتواه من حقائق واعترافات وأوصاف لممارسات منحرفة كشف من خلالها الكاتب عن ذنوبه حتى رذائله في وقت كان فيه مثل هذا الأمر مفاجئًا وغير مؤلوف([footnoteRef:50]). [50: -دانييل مندلسون وآخرون، قضايا أدبية نهاية الرواية وبداية السيرة الذاتية، تر: حمد العيسى، الدار العربية للعلوم، بيروت، لبنان، ط1، 2011، ص140-141.] 

وقد أكّد الكاتب نفسه أنّ كتابه هذا لم يسبق له مثيل حيث جاء في مقدّمة "اعترافات روسو" العبارة الآتية: «لقد قرّرت دخول مشروع لم يسبق له مثيل، والذي عندما أكمله، لن يستطيع تقليده أحد، هدفي هو عرض بورتريه بصورة حقيقية وطبيعية، والشخصية التي سأصوّرها هي ذاتي» ([footnoteRef:51]). [51: -أحمد آل مريع: السيرة الذاتية، ص55-56.] 

وكما هو الحال في اعترافات روسو تكتب الاعترافات بأمانة في بعض الأحيان، وهذا الأسلوب الاعترافات العاري هو امتداد لما تعود عليه النصارى ملتهم من اعترافات أمام الكاهن أو القسيس بما اقترفوه من ذنوب وسيّئات، بينما في أحيان أخرى يلجأ صاحب الاعترافات إلى رسم الصورة التي يرتضيها لتكون أنموذجًا أو منارة للأجيال القادمة، ومن هنا ينبغي أن تعتدل النظرة إلى الاعتراف بما يخدم غايته الإنسانية بعيدًا عمّا يخدش الحياء أو يمس كرامة النفس البشرية ([footnoteRef:52]). [52: -المرجع نفسه، ص53-85.] 

مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
4
)










 (
المحاضرة رقم 
03
: 
السيرة الذاتية في التراث العربي
)





























المحاضرة رقم 03: السيرة الذاتية في التراث العربي
إذا كانت السيرة الغيرية الوجود ثابتة الوجود في تراثنا العربي لأنّها تحقّق غايات متعدّة ومطلوبة في ذلك الوقت، وقد سبق ذكرها فالتساؤل الملح يخص السيرة الذاتية، هل هي موجودة في ثقافتنا الأدبية العربية القديمة؟ أم أنّ خصوصية هذا الفن وما يقتضيه في اعتراف وبوح وتعر جعله طابو من الطابوهات الكثيرة التي تطفو على السطح كلّما تعلّق بالذات؟
إنّ تحصيص السيرة الذاتية العربية بالدراسة والبحث يقتضي كأولوية جمع شتات هذا الموضوع، بتحديد المدوّنة السير ذاتية العربية القديمة، وإحاطتها برؤية تكشف عن سياقها الأدبي العام خاصة وأنّها تخلّلت وتداخلت مع أجناس متعدّدة، وإذا تمّ ذلك تتّضح صورة هذا النوع وتنكشف أطواره التي مرّ بها لتكون نتائج استقراء هذا الموروث السير ذاتي صحيحة وحقيقية.
فبغضّ النظر عن تقييمها المضموني والفنّي ومدى جرأتها في تناول الحياة الخاصّة بأصحابها، الثابت لدى الباحثين أنّ السيرة الذاتية موجودة في أدبنا العربي القديم، وإن كان المؤرّخون الغربيون قد أقرّوا بأنّ السيرة الذاتية هي لون من الألوان الإبداعية خاص بالثقافة الغربية، فإنّه مع أواسط القرن العشرين تغيّرت هذه الفكرة في النقد الأدبي الغربي، ولم تعد السيرة الذاتية حكرًا على الحضارة الغربية دون غيرها ([footnoteRef:53]).  [53: -نبيل درغوث: الرواية والسيرة الذاتية، نموذج "حفيف الريح"، مجلة المسار، ع65، 2007، ص47.] 

فهذا عبد السلام المسدي يقول عن فن الأتوبيوغرافيا: «وهو غرض أدبي عريق في حضارتنا ولئن لم يتبلور متصوّره الذهني بما يتيح له الانفراد بمصطلح نقدي مخصوص فإنّه قد يصيغ على نماذج تكاد تصل به منزلة الاكتمال في المضمون والغرض والأسلوب» ([footnoteRef:54]). [54: -عبد السلام المسدي: النقد والحداثة، دار أمية، د ط، 1989، تونس، ص115.] 

فمسألة المصطلح متّفق عليها أيضًا إذ «لم تتّخذ السيرة الذاتية مصطلحًا خاصًا بها في الأدب العربي القديم، كما لم تستقلّ الكتابات الذاتية بكتب خاصة بها قبل القرن الخامس الهجري» ([footnoteRef:55]).  [55: -تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 2002، ص62.] 

كما يلتفت عبد العزيز شرف وهو يؤكّد أنّ للسيرة إرهاصات في التراث العربي إلى ملاحظة أجدها جد مهمة والتي تتعلّق باعتبار الشعر العربي مصدرًا ثريًا من حيث التعبير عن الذات وخوالجها النفسية إذ يقول: «إنّ الشعر العربي قد تضمّن في أعطافه بدور السيرة الذاتية قبل أن تستقلّ فنًّا من فنون القول. فظهرت شخصية العربي من شعره، سواء في تجاربه الذاتية أو تجاربه الذاتية أو تجاربهم الموضوعية» ([footnoteRef:56]). [56: -عبد العزيز شرف: أدب السيرة الذاتية، ص48.] 

إنّ فعل الكتابة عن الذات موجود في أدبنا العربي القديم شعرًا كان أم نثرًا، وبوادر السيرة الذاتية متوفّرة في كتب التراث إن ظاهرة وإن مبتوتة في متونها هنا وهناك؛ ونستدلّ على ذلك بما ذهب إليه أغلب الباحثين ومنهم محمد عبد الغني حسن الذي ردّ أقدم التراجم الذاتية إلى ما كتبه الشاعر "عمارة اليمني" عام 527ه في القرن السادس الهجري والذي تحدّث عن نفسه في كتابه "النكت العصرية في أخبار الوزراء المصرية" كما عبّر عن تجربته السياسية ([footnoteRef:57]). [57: -محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، ص24-25.] 

وقد بدأ "عمارة" كتابه بالحديث عن نفسه، وعائلته فتحدّث عن والده وعمّه وخاله وبيّن أنّهم من علّية القوم، كما تحدّث عن نفسه ودراسته، ثمّ تجاربه، وما أصابه فيه من نجاح، وأخيرًا تطرّق إلى الحديث عن حياته السياسية وعلاقاته بوزراء مصر، كما ضمن كتابه كثيرًا من الأشعار قالها في هؤلاء، ومع أنّ حياة "عمارة" حافلة بالأحداث التي من شأنها أن تثير الصراع أو الهواجس في نفس الإنسان، فإنّ سيرته خالية من أي وصف لما يدور في داخله ([footnoteRef:58]).  [58: -تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص55.] 

هذا ونجد سيرة ذاتية أسبق من سيرة عمارة اليمني وهي ما سجّله "المؤيّد" (ت470ه) في منتصف القرن الخامس الهجري يصوّر لنا حياة داعية من دعاة الفاطميين في كتبه "سيرة المؤيّد داعي الدعاة"، على أنّه لا يمكن إغفال أنّ "ابن سينا" الفيلسوف المتوفّي سنة (428ه) قد ترجم لنفسه ترجمة اعتمد عليها تلميذه أبي عبيدة الجوزاني حين ترجم له ([footnoteRef:59]). [59: -محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، ص 24-25.] 

والذي جاءت سيرته ذات صبغة إخبارية لا تتوغّل النفس على عكس سيرة ابن حزم الأندلسي (ت456ه) الذي يصيب فيها شيئًا من الحقائق الذاتية الخاصّة وشيء من التعمّق النفسي في كتابه "طوق الحمامة".
فيقول إحسان عباس: «ولم يكتب أحد في موضوع الحب كتابة قائمة على التجربة والمشاهدة، والاعتراف وبعض التعمّق النفسي، مثلما فعل ابن حزم الأندلسي، لولا أنّه مزج كتابه بأشعاره الكثيرة الكثيرة والتزم فيه تقسيمات مصطنعة لاستوفى المتعة الصحيحة وما قصر عن الغاية» ([footnoteRef:60]). [60: -إحسان عباس: فن السيرة بين الذاتية والغيرية، ص139-140.] 

ومن نماذج السير الذاتية العربية القديمة يذكر دارسون: سيرة عبد اللطيف البغدادي، وسيرة علي بن رضوان وغيرهما ([footnoteRef:61]) ([footnoteRef:62]*). [61: -عبد اللطيف الحديدي: فن السيرة والغيرية، ص125-126.]  [62: *-أورد مقتطفات منها منها مع التوضيح إحسان عباس: فن السيرة، ص125-126.] 

ومن ذلك فقد اتّضحت ملامح هذا النوع من الكتابة في أوساط المثقّفين والعلماء الذين انكبّوا بشكل لافت يدوّنون جوانب تتعلّق بحيواتهم الشخصية، ولقد كان لكلّ طائفة منهجها الخاص، فالفلاسفة والعلماء تحدّثوا عن حياتهم الفلسفيّة أو العلميّة وما ألفوه من مصنّفات، وقلّما وقف شخص منهم عند طفولته ونشاته والمؤثّرات الخارجية المختلفة التي وقعت عليه وأثّرت في حياته، فكانت تراجمهم فقيرة من حيث المادة النفسية والاجتماعية ([footnoteRef:63]).  [63: -عبد الرحمان بين الجوزي: لفتة الكبد إلى نصيحة الولد، ط2، المطبعة السلفية، مصر، 1397ه، ص46، نقلًا: عن تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص46.] 

ونذكر من تراجم الفلاسفة على سبيل المثال:
ترجمة "ابن الهيثم" والتي كتبها سنة (417ه) وهي سير فلسفية، "وعيون الأنبياء في طبقات الأطباء" لابن أبي أصيبعة... وغيرهما.
وأمّا من تراجم العلماء ترجمة ابن الجوزي في رسالته "لفتة الكبد إلى نصيحة الولد" (ت597ه) التي يتحدّث فيها عن نفسه في سياق النصح والإرشاد لابنه، وهو يفعل ذلك بهدف تعليمي، وحتّى يكون قدوة صالحة لابنه إذ يقول: «وإنّي لأذكر لك بعض أحوالي، لعلّك تنظر إلى اجتهادي وتسال الموقف لي، فإن أكثر الإنعام علي لم يكن بكسبي وإنّما هو من تدبير اللطيف بي» ([footnoteRef:64]). [64: -تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص46.] 

وكذا رسالة أبي حيان التوحيدي (ت114ه) المسماة "الصداقة والصديق" والتي ضمنها صاحبها شعور بالاغتراب والوحدة بين أبناء مجتمعه.
بعض كتبهم إلى تجاربهم خالصة، ولكنّها جميعًا ليست من الترجمة الشخصية بمعناها التام، وهي الترجمة التي تعنى بالشخص ووصف حياته وحقائقها بكل ما صادفه فيها عن شر وخير، وبؤس ونعيم ([footnoteRef:65]).  [65: -شوقي ضيف: الترجمة الشخصية، ص117.] 

وممّن ترجم لنفسه من رجال الأمة العربية الإسلامية "العماد الأصفهاني" (ت597ه) في تصديره لكتابه "ألبرو الشامي"، و"السيوطي" المؤرّخ المتوفّي سنة (911ه) في كتابه "حسن المحاضرة"، و"السخاوي" المؤرّخ المتوفّي سنة (902ه) في كتابه "الضوء اللامع في أعيان القرن التاسع"، و"لسان الدين بن الخطيب" مؤرّخ الأندلس المتوفّي سنة (776ه) في كتابه "الإحاطة في تاريخ غرناطة"، وكتابه "نفاضة الجراب" الذي يعد مذكرات شخصية لابن الخطيب أثناء نفيه إلى بلاد المغرب ([footnoteRef:66]). [66: -محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، ص 25.] 

إنّ هذا التنوّع في السير الذاتية المذكورة وغيرها كثير في تراثنا العربي جعل شوقي ضيف يصنّف السير الذاتية حسب مضامينها واهتمامات أصحابها إلى سير فلاسفة، وسير علماء، وسير متصوّفة، وسير الساسة ورجال الحرب، ويشير إلى أنّ كل نوع منها يهمل الحديث عن كثير ممّا يخصّ حياة صاحبها إلّا ما تعلّق بالفلسفة أو التصوّف أو التجارب السياسية والحرب ([footnoteRef:67]).  [67: -شوقي ضيف: الترجمة الشخصية، ص8.] 

لهذه السرديات الجديدة، فالجاحظ (ت868ه) مثلا حمل كتاباته المتنوّعة بعضًا من فصول حياته في غمرة ما كان يدوّنه من نوادر وطرائف عاشها أو اتّصلت بمحيطه الاجتماعي والثقافي المباشر. وتجدر الإشارة أنّ هناك من الباحثين من رأى أنّ بذور السيرة الذاتية عند العرب سبقت حتّى العصر العباسي، فهناك بدايات وبوادر لهذا الفن في عصر ما قبل الإسلام، ومن هؤلاء المسشرق كارل بروكلمن الذي يقول: كان عرب الجاهلية يفخرون بذكر مآثر أسلافهم وأيامهم، وأنسابهم، وكان سمرهم يجري على رواية أيامهم ([footnoteRef:68]). [68: -كارل بروكلمن: ما صنف العرب من أموال أنفسهم، ج1 (المنتقى من دراسات المسشرقين)، تر: صلاح الدين المنجد، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1995، ص3.] 

كانت هذه نماذج من السيرة الذاتية باختصار في الأدب العربي القديم بما فيها من نقص وقصور عن مفهوم السيرة الذاتية الآن، ويرد بعض النقاد غياب سير ذاتية جريئة في الثقافة العربية إلى عوامل عدّة أبرزها الاختلاف في العادات والتقاليد والقيم التي تحتفظ بها كل ثقافة والتي تعدّ الأساس في صياغة في الأساس في صياغة هويتها القومية، بمعنى القدرة على تقديم اعترافات في السير الذاتية تقترب من الفضيحة واعتبارها جزءًا من الحياة الشخصية والثقافة في أن واحد فتصبح بذلك الأوتوبيوغرافيا امتدادًا لأدب الفضائح الذي أخذ مكانًا واسعًا في الثقافة الغربية ([footnoteRef:69])، وهذا أمر غائب بل منبوذ في الثقافة العربية، إذ الفرد فيها يسعى إلى نقل الصورة المشرقة عن نفسه مهما الحال. [69: -عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية، ص8.] 

ويتأكّد هذا التحليل من خلال ما ذهب إليه النقّاد، منهم يحيى إبراهيم عبد الدايم إذ يقول: ومن الملامح البارزة في التراجم الذاتية في التراث العربي، أنّ مجموعة منها تهدف إلى المثالية الروحية، ولذلك فإنّها تقدّم النمط التهذيبي حثًا على القدوة والاحتذاء ([footnoteRef:70]).  [70: -محمد الداهي: الحقيقة المكتسبة، قراءة في أشكال الكتابة عن الذات، ص24.] 

لذلك نجد النقاد والمحللين أجمعوا على أنّ السيرة العربية القديمة تعطي الأولوية للتكوين الفكري على حساب جوانب أخرى تهم تجارب الذات في الحياة وموقفها من صروف الدهر وتقلّبات الأيام فكان الناتج استبعاد هذه الجوانب الخاصة وهذا من أكبر سلبيات الكتابة السير الذاتية العربية، فحال ذلك دون اكتمال مكوّناتها ونضجها([footnoteRef:71]). [71: -يحيى إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ط1، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1975، ص37.] 

كما نستدرك ملاحظة جدّ مهمة وهي أنّ السيرة الذاتية العربية الأولى لم تكن جميعا مذكرات للرحلات والأسفار فحسب، ولم تتصف جميعا بابتعادها عن خوالج النفس والحقائق اللصيقة بالذات، بل هناك من التراجم الشخصية ما تشتمل على بعض النتف الاعترافية([footnoteRef:72])-على حدّ تعبير إحسان عباس-التي حقائق الحياة الذاتية في السلوك العام وفي الأحداث الخاصة على منوال ما نجده عند ابن الحزم الأندلسي كما سبق وأن أشرنا. [72: -إحسان عباس: فن السيرة، ص121.] 

ويمكن تقسيم الموروث الأوتوبيوغرافي العربي حسب من حيث الغاية إلى:
أ-الصنف الإخباري المحض: ويضمّ الحكايات ذات العنصر الشخصي التي تسجل تجربة أو خبرًا أو مشاهدة أو أحداثًا، كما تضمّ بعض المذكرّات التي تكتب من أجل الغاية التاريخية، ومثال ذلك الحكايات التي يقصّها الجاحظ وأبو حيان التوحيدي وغيرهما.
ب-صنف يكتب للتفسير والتعليل والاعتذار والتبرير: من هذا النوع سيرة المؤيّد هبة الله السيرازي، وسيرة ابن خلدون، ومذكّرات الأمير عبد الله آخر ملوك بني زيري بغرناطة.
ج-صنف ثالث يصوّر الصراع الروحي: وهو ملموح في سيرة ابن الهيثم، وواضح في سيرة "المنقذ من الضلال" للغزالي، الذي يصوّر جانبًا من أزمة روحية تعرّض لها الغزالي.
د-صنف يقصّ قصة المغامرات في الحياة: وما يلاقيه المرء من تجارب، ومن أقرب النماذج إليها مذكّرات أسامة بن منقذ في كتاب "الاعتبار" ([footnoteRef:73]).  [73: -عبارة وظّفتها جليلة طريطر: مقوّمات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص80.] 











مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
4
)










 (
المحاضرة رقم 
04
: 
السيرة الذاتية في التراث الغربي
)
























المحاضرة رقم 04: السيرة الذاتية في التراث الغربي
إذا كانت أكثر السير العربية القديمة مجموعة من الأخبار المأثورة أو المشاهدات التي ينقصها الإحساس بالتطوّر الزمني، تتبّع مراحل النمو والتغيّر في الشخصية المترجم لها، فإنّها عند الغرب لم تكن أحسن حالًا؛ بل لعلّ كثيرًا من كتّاب السير التاريخية في العالم الإسلامي كانوا أسبق إحساسًا واعتدالًا في الحكم والتقرير، واضعين الصواب إلى جانب الخطأ، فلم تكن سيرهم مدحًا مطلقًا أو ذمًّا مطلقًا، بل كانت تجمع بين هذين في صدق واعتدال، وهذه هي ميزة كثير من كتّاب السيرة لدى المسلمين في العصور الوسطى، أمّا في الغرب فمن الصعب أن يتصوّر الناس شيئًا غير تعداد الحسنات وتعداد السيّئات ([footnoteRef:74]). [74: -إحسان عباس: فن السيرة، ص38.] 

ولا يختلف محمد عبد الغني حسن عن إحسان عباس في تقييمه لتراجم الغرب القديمة، إذ يرى أنّها لم تعن بضبط الأعلام كما في كتب التراجم ([footnoteRef:75])، بل ويؤكّد أنّ أوروبا ظلّت عقيمًا في كتابة التراجم منذ عصور الظلام التي خيّمت عليها في القرون الوسطى، في حين كانت التراجم تظهر عند العرب منذ القرن الثاني للهجرة، وكثرت أنواعها بمرور الزمن ([footnoteRef:76]). [75: -محمد عبد الغني حسن، التراجم والسير، ص12.]  [76: -المرجع نفسه، ص11.] 

إنّ السيرة الغربية القديمة بهذا الوهن تحوّلت إلى إبراز كرامات القدّيسين وخوارقهم، وابتعدت عن حياة الشخص المترجم له بما فيها من تجارب إنسانية، واتّجهت نحو الوعظ والتذكير، وسخّرت للعاطفة الدينية، وهذا ما جعلها تبتعد عن الترجمة بمعناها الصحيح؛ لأنّها؛ أي الترجمة، من أقرب الأشكال الأدبية صلة بالذهن، فإذا سيطرت عليها العاطفة عصفت بما فيها من صدق... ([footnoteRef:77]) [77: - إحسان عباس: فن السيرة، ص38.] 

ومن باب الموضوعية نذكر أنّ الغرب يرون عكس ما ذهب إليه الباحثون العرب، إذ نجد "جورج ماي" يعتبر أنّ السيرة الذاتية شكل من أشكال التعبير تختص به الثقافة العربية ([footnoteRef:78])،-وقد سبقت الإشارة إلى ذلك-كما يعتبر السير الذاتية التي ظهرت خارج أوروبا الغربية ضربًا من الشواذ الذي لا يقاس عليه ([footnoteRef:79]) ([footnoteRef:80]*). [78: -جورج ماي: السيرة الذاتية، ص24.]  [79: -المرجع نفسه، ص23.]  [80: *-ويقصد مختارات من الأدب الصيني بعنوان "فن السيرة الذاتية الجديد" وتعمم الملاحظة على باقي السير الذاتية غير العربية.] 


والرأي نفسه ذهب إليه جورج قوسدورف، الذي يعتبر كتاب السيرة الذاتية قد جعلوا أتباعًا لعقلية غير عقليتهم ([footnoteRef:81])، وعلة العموم كان هذا اتّجاه فريق من الدارسين الذين يجزمون بأن السيرة الذاتية متأصّلة في الثقافة الغربية ومقترنة بها. [81: -تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص28.] 

وإن كنّا أشرنا إلى أنّ اعترافات روسو اعتبرت الرائدة في مجال الكتابة السير ذاتية إذ يؤرّخ جورج ماي لنشأة هذا الجنس الأدبي باعترافات روسو، بل ويعتبرها البعض رمزًا لنشأة جنس أدبي جديد، وإن كان جورج ماي لا ينكر وجود اعترافات سابقة لاعترافات روسو ولكنّها تبقى النموذج الأوّل في مجال الكتابة الأوتوبيوغرافية، ومن ذلك فإنّ من الذين اعتبروا السيرة الذاتية فنًا حديث النشأة.
ولا يبتعد عنه فيليب لوجون إذ يعترف أيضًا بأنّ السيرة الذاتية قديمة جدًا في الحضارات الإنسانية، ولكنّه مع ذلك يرفض الدراسات التي تحاول تناول السيرة الذاتية منذ نشأتها الأولى وتتبع تطوّرها إلى العصر الحديث، لذلك يفضّل لوجون أن يحصر الباحث في دراسته في هذا النوع في مرحلة زمنية معيّنة ومحدّدة حتّى يتوصّل إلى نتائج دقيقة([footnoteRef:82])، ويقول في هذا: «إنّ الأبحاث ذات النمط السلالي التي تعزل عنصرًا ملائمًا في الوقت الراهن من أجل تتبّع آثاره بالرجوع إلى التاريخ لها إذن طابع وهمي»([footnoteRef:83]). [82: -؟؟؟]  [83: -فيليب لوجون: السيرة الذاتيية، الميثاق والتاريخ، ص73. ] 

وبعيدًا عن هذا الجدل حول الريادة والسبق إلى الكتابة السير ذاتية، فسواء أكانت من لدن العرب أم من لدن الأمم الغربية فإنّ خصائصها عند الغرب مختلفة عمّا عرفت بيه السيرة الذاتية العربية القديمة، ذلك أنّ تسخير الأوتوبيوغرافيا الغربية للعاطفة الدينية-كما حصل عند القديسين-كان جنبًا إلى جنب مع تسخيرها لسير العظماء والملوك ولكن حال السيرة الذاتية تغيّرت جذريًا مع عصر النهضة حيث أصبحت مجالًا خصبًا لتأبين الميت، كما قلّ طغيان النغمة الدينية في الحياة، وأخذ بصيص من روح الديمقراطية يشع في النفوس، وهذا ما أوحى لبعض الكتاب أنّ كل فرد يمكن أن يكتب سيرته، فكثرت السير وزاد الاهتمام بها، وكان محورها غالبًا هو النجاح في التجارة أو في الجرائم ([footnoteRef:84])، ويقول دانيال مندلسون يصف هذا الانتقال من السيرة الذاتية الدينية إلى أنواع أخرى: «اللحظة حاسمة في تطوّر كتب السيرة المتعلّقة بالمعاناة والخلاص من أصولها الدينية إلى قمّة الانحطاط والتدنيس كما نشهد اليوم، وقعت عندما تراجع الإيمان لصالح عصر العقل»([footnoteRef:85]).  [84: -إحسان عباس: فن السيرة، ص39.]  [85: -دانييل مندليسون وآخرون: قضايا أدبية، نهاية الرواية وبداية السيرة الذاتية، تر: حمد العيسى، الدار العربية للعلوم ناشرون، ط1، 2011، بيروت، لبنان، ص150.] 

أخذت إذن الكتابة السير ذاتية تتطوّر في الأدب الغربي منذ القرن الثامن عشر تأثّرًا بالتطوّر العالمي الجديد، حين سوّت الديمقراطية بين الناس، واختفت النظرة المقدّسة للملوك، وأضحت الترجمة للجميع على حد سواء، «وغدت كتابتها مربحة تدرّ على صاحبها مالًا وفيرًا... فمن استطاع أن يكتب حياته يومئذٍ بطريقة تبهر القرّاء أو تهزّهم أو تبعث المتعة في نفوسهم، ضمن لنفسه ربحًا جزيلًا» ([footnoteRef:86]).  [86: - إحسان عباس: فن السيرة، ص 40.] 

وقد اصطنع الأوروبيون منهجًا في الترجمة للرجال، أخذ يستقيم وتتّضح معالمه منذ كتب جونسون كتابه "حياة الشعراء"، ومنذ كتب بوزويل (Bouswell) كتابه "حياة الدكتور جونسون" الذي يعدّه مؤرّخو الآداب العالمية رائعة من روائع التراجم على اختلاف العصور ([footnoteRef:87]) وأمّا كتاب جونسون فيقول فيه إحسان عباس: «وقد وضع جونسون في "سير الشعراء"([footnoteRef:88]*)المثال الذي يحتذى في كتابة السيرة، بانيًا كل ذلك على أساس من البيان المحكم الرصين، تكتنز الجملة منه حقائق كثيرة قد تشرح في صفحات... فإيثار الصدق الصراح هو الذي حاول جونسون أن يحقّقه في كتابة السيرة، وحاول عاصروه أو جاؤوا بعده أن يترسّموا فيه خطاه، لأن جونسون كان أكبر شخصية أدبية في عصره»([footnoteRef:89]). [87: - محمد عبد الغني حسن، التراجم والسير، ص13.]  [88: *-اختلاف في الترجمة، (حياة، سير).]  [89: - إحسان عباس: فن السيرة، ص42-44.] 

وأمّا منهج بوزويل في كتابة السيرة فيقول: «... وكان-كأستاذه وصديقه-(ويقصد جونسون) يعتمد الصدق الخالص، إلّا أنّه فاق أستاذه وفاق كل من كتب في فن السيرة، وفي دقّته المتناهية وواقعيته الفوتوغرافية، ونقله للصغائر والتوافه من أمور الحياة اليومية، ولو وقف بوزويل عند هذا الحد لما كان في طريقته شيء غير نقل الحقائق المجرّدة، ولكنّه أضاف إلى الصدق عنصر الحيوية، والانسياب في القص، وكان مندمجًا فيما يكتبه يبعث فيه الحركة والحياة والتنوّع وإثارة حب الاستطلاع والتشويق» ([footnoteRef:90]). [90: -المرجع نفسه، ص44.] 

اضطلع بجهد مزدوج، لأنّه عاد إلى الصراحة والصدق من جهة من خلال إبراز حياة الفرد على طبيعتها لا الصورة المثالية، كما أعمال نظرته الساخرة في كتابة السيرة من جهة ثانية فخلق بذلك نوعًا جديدًا يمكن أن يسمّى "السيرة الساخرة" ([footnoteRef:91]). [91: -المرجع نفسه، ص47-48.] 

ونظرًا لما تميّز به ستراتشي في كتابة السيرة اعتبره النقاد أب التراجم في العصر الحديث ([footnoteRef:92])إذ عرض مادّته في لباقة منقطعة النظير، ودون أن يضيف إليها شيئًا من التعليقات، كما كتب نقدًا للحياة من خلال كتابة السيرة، وجعل النمو عالقًا بالحركة الداخلية للشخصية الرئيسية، وأعطى للشخصية الأخرى في كتابته خطًا من الوجود، لم يلتفت إلى الأحداث الخارجية قدر التفاته إلى النمو الداخلي النفسي، ومنح لمقدرته الأدبية مجالها ([footnoteRef:93]).   [92: - محمد عبد الغني حسن، التراجم والسير، ص 13.]  [93: - إحسان عباس: فن السيرة، ص 79.] 

والارتياح عندما راجت الكتابة عن الحب في حياة أبطال السير، وكان ذلك في فرنسا خاصّة ([footnoteRef:94]). لكن على كثرة أنواع التراجم والنمط المتبع في تدوينها، سرعان ما كان أكثر الميل إلى كتابة "السيرة الذاتية" خاصة وأنّ الحرب قلّلت من رواج السيرتين التاريخية والأدبية اللتين كانتا تلقيان إقبالًا كبيرًا خاصة وإنّ الحاسة التاريخية نمت عند أغلب الناس في مرحلة ما بين الحربين. [94: -المرجع نفسه، ص56.] 

إذن فقد كان لفترات الاضطراب والحرب الفضل في بروز السيرة الذاتية بغزارة، وخاصة منها فترة الحرب العالمية الثانية التي تميّزت بالخصوبة في هذا النوع من الكتابة؛ وترجع بدايات السيرة الذاتية عند الغرب إلى "اعترافات القديس أوغستين" التي سبقت الإشارة إليها، إذ فتحت هذه الاعترافات مجالًا جديدًا من الصراحة الاعترافية، وشجّعت الميل إلى تعرية النفس، وكذلك "اعترافات تولسطوي"، ومن السير القائمة على أساس روحي إلى السير التي تصوّر الصراع الفكري، وميزتها التجرّد في الحكم، والصدق في الخبر، ومن أمثلة ذلك سيرة "جون ستوارت ميل".
إنّ تنوّع وتطوّر السيرة الذاتية الغربية المستمر جعلها في وضع أحسن من أنواع السيرة الأخرى؛ خاصة وأنّها تجذب الناس إلى قراءتها لما فيها من جوانب إنسانية، ولأنّ بطلها يكون شخصًا ذا تميّز واضح في ناحية من نواحي حياته.
وتجدر الإشارة ونحن نذكر البدايات الأولى لجنس السيرة الذاتية الغربية إلى اختلاف النقاد في التأصيل لبداية هذا الفن من "اعترافات روسو" إذ يرجع جورج قوسدوف أصل الأوتوبيوغرافيا إلى بداية الإنجيل، إلى آدم وحواء، وغيره يرجعه إلى "اعترافات أوغستين" ومنهم ميشيل زنك في كتابه (الذاتية الأدبية 1985م) وكذا وليم سبينج مان (William spengemann) الذي رآى أنّها شكّلت الارهاصات الأولى في نشأة ثلاثة من أشكال السيرة الذاتية، وهي الأشكال التاريخية، والفلسفية والشعرية ([footnoteRef:95]). [95: -William C.spengemann, the forms of aotobiography, p 32.
نقلًا عن: تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص29.] 

وليست "اعترافات روسو" واعترافات "أوغستين" وحدهما معلمين للأوتوغرافيا الغربية، بل ثمّة معلم آخر ترك بصمة في هذا الفن وهو يوميات أندريه جيد الذي حاول أن ينقل صورة نفسه بعيوبها ومزاياها، ولكنّه كان ينجح في ذلك إلى الصراحة الكاذبة على حد قول إحسان عباس ([footnoteRef:96]).  [96: -المرجع نفسه، ص115.] 

ويذكر أنّ أحدث ألوان السيرة الذاتية في الغرب، اللون القصصي الذي يمثّله كتاب "في البحث عن الزمن الضائع" لمارسيل بروست، و"صورة الفنان في شبابه" لجيمس جويس، ويتميّز الأوّل بالاتّساع الذاتي لشمول النظرة التحليلية حتّى للشخصيات التافهة، والثاني يغلب عليه الاندفاع المتحمّس لاستعراض حياة الصبا وفورة الشباب، والثورة على نظام المدرسة، والتزمّت الديني، وهو بذلك صورة للقلق الفكري الذي ينبع من محاولة الانطلاق وراء حدود التربية الدينية الصارمة ([footnoteRef:97]). [97: - تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص118-119.] 





















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
4
)








 (
المحاضرة رقم 
05
: 
)























المحاضرة 05: 
؟؟؟
ولا يمكن للقارئ أن يقف عند شكل واحد نموذجي عند شكل واحد نموذجي كتابة السيرة الذاتية يمكن من خلاله قياس القدرة الكتابية لإنجاز الشكل الأمثل لهذا الجنس الأدبي، من اجل ذلك اختلف تقييم النقاد المنجز السير ذاتي من حيث مدى اقترابه من النموذج الذي وضعه كل ناقد، بناء على مفهومه الخاص لهذا النوع من الكتابة، ومن هنا كان الناتج نظريات سير ذاتية اختلفت من حيث الخصائص التي هي أساس قيامها وتنوّعها وتمايزها أيضًا والتي نلحقها في النظريات الثلاثة الآتي ذكرها:
1-نظرية فيليب لوجون:
تقولجليلة طريطر: «أنّ الحدّ الذي وضعه فيليب لوجون لهذا الجنس يظلّ يعتبر إلى يومنا هذا أكثر التعريفات التي خصّت بها السيرة الذاتية دقّة وتفصيلًا وإجلاء لأهم القضايا المطروحة في مناقشة هذا الجنس، وما يتميّز به إن قليلًا أو أكثر عن سائر أجناس الأدب الأخرى.
ورغم أنّ الكثير من النقاد الذين اعتمدوا هذا التعريف، لم يحجموا عن انتقاده بشدّة ووسمه بأنّه صارم ومحدود، بالقياس إلى حالات كثيرة قد لا تفهم في ضوئه، فإنّنا نراه أكثر التعريفات المقترحة في هذا المجال تماسكًا من حيث مقولاته الأساسية، وإن كانت لا تنطبق دائمًا انطباقًا حرفيًا على ما تتّسم به المدوّنة السير ذاتية الغربية من تنوّع يربو على الحصر»([footnoteRef:98]).  [98: -د. جليلة طريطر: كتاب مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث (بحث في المرجعيات).] 

وفي هذه الحالة فإنّ العقد السير ذاتي مداخل لما أسماه لوجون بالعقد المرجعي، مندمج به وقوامه تعهد الكاتب بأنّه يصدر فيما يكتب عن وقائع حقيقية هو مؤمن بصحّتها وملتزم بدقّتها، وعلى ذلك صحّ اعتبار الوقائع المرجعية وقائع ذات طبيعة متميّزة تجعلها قابلة للتصديق أو التكذيب، خلافًا للوقائع المتخيّلة التي تقبل ولا تناقش.
وأهم ما به تتّحد مرجعية النص السير ذاتية على الإطلاق هو في نظر فيليب لوجون "مبدأ الهوية" "Le principe identitaire" لأنّه الأصل الذي تنحدر عنه كل التصوّرات المرجعية الأخرى في النصوص، كمرجعية الأحداث والزمان والمكان والشخوص وغيرها، لذلك فإنّه يرى أنّ كل الشروط التي تنبني عليها التفاصيل تعريفه المذكور يمكن أن يعتريها تعديل، كما يمكنها أن تشهد تغييرًا أو يسقط بعضها ما عدا هذا الشرط الذي ذكرناه، فلا أخذ فيه ولا ردّ لأنّه المؤسس الجوهري للمرجعية النصّية التي تتمّ بانصهار البندين الواردين في تعريف لوجون.
لقد عاد فيليب لوجون في كتابه "Moi aussi" لكي يؤكّد من جديد أنّ اسم العلم هو نواة القراءة المرجعية الصلبة، وعن استعماله تنفتح أبواب من الالتزامات الأدبية والأخلاقية لا يمكن لكاتب السيرة الذاتية أن يغلقها متى عن له ذلك، أو أن يتملّص من تبعاتها متى كانت اعترافاته مدعاة إلى المساس بحرمة شخصيات واقعية لها الحق في أن تعترض على ما يقال بشأنها وما يفشى من أسرارها العامة والخاصة، يشهد بصدق هذا المقال العديد من التتبعات العدلية التي عرفها كتاب السيرة الذاتية الغربية الذين سلكوا في سيرهم الخاصة مسلك الصراحة المفرطة والتعرّي الفاضح ممّا جرّهم إلى الحديث عن شخصيات التقوا بها أو كانت من الوجوه البارزة في محيطهم العائلي الخاص.
إنّ نظرية "اسم العلم" هي التي ربطت إذن، في نظرية لوجون التعاقدية، بصورة مباشرة بين الخطاب من ناحية، والشخصية الواقعية التي يحيل عليها من ناحية أخرى، لذلك فإنّ الضمائر النحوية المتنوّعة التي يمكنها أن تطفو على سطح الخطاب السير ذاتي لا يعول عليها في تحقيق مرجعية النص، فسواء تعلّقت هذه الضمائر بالمتكلّم أو المخاطب (وهو استعمال نادر) أو الغائب فهي في كل هذه الحالات لا تدلّ علة منصور كما لاحظ ذلك اللساني "بنفنست" "Benveniste" بل تمارس وظيفة الإحالة على اسم العلم، الذي ينصّ عليه الميثاق، لذا فهي معتبرة في مثل هذه الحالات نائبة عن الاسم وللكاتب الحرية مطلقًا في أن يختار من هذه الضمائر ما شاء له أن يختار، لأنّ ما قد ينشأ عن اختيار بعضها دون سواهاا من آثار فنّية تتحقّق في مستوى أدبية الخطاب، ليس من شانه أن يلحق الضيم بأصالة السرد، ولا أن يخلّ بمبدأ الهوية الأساسي، فسواء استعمل المترجم لذاته القص بضمير المتكلّم الفرد أو الغائب مثلًا، فإنّ الضميرين محمولان دائمًا علّة الإشارة إلى اسم العلم، المثبّت على غلاف الكتاب أو في الميثاق الذي يتصدّره عادة أو المضمر، في حالة إبرام مواثيق خارج نصية، من شأنها أن تدعم بأي شكل من الأشكال تطابق الهويات الثلاثة: الراوي الشخصية والكاتب، بحيث تأسّس لمشروعية قراءة مرجعية لا سبيل إلى الطعن فيها.
2-نظرية إليزابيث بروس:
يمكن أن نعتبر المنطلقات التي بنت عليها الناقدة الإنجليزية إليزابيث بروس المتعلّقة بــ "الفعل السير ذاتي" "l’acte autobiographique" نابعة أساسًا من تصوّر تاريخي لمقولة الجنس الأبي، فهي تعاملها معاملة المؤسسة الكلامية التي لا تفهم حق الفهم إلّا في ظل المواضعات التي تشملها، وكذلك بالقياس إلى مختلف التطوّرات التي تحتاجها عبر أطوار الزمن المتلاحقة.
وفي هذا الإطار، انتقدت بروس التعريف السير ذاتي الذي تقدّم به لوجون معتبرة أنّه لا يقيم وزنًا يذكر لما للأثر التاريخي من فعالية في تشكيل مفهوم الجنس الأدبي وأهم ملامحه، وكذلك في أسلوب إدراكنا لتلك الملامح المتغيّرة، وهو أسلوب مقيّد في كل الحالات بموقعين: زمني ومكاني خاثّين، ويؤدّي إغفال هذه الحقيقة في رأي الناقدة إلى إصدار تعريفات توسم أحيانًا بانّها فضفاضة وأحيانًا أخرى بأنّها شديدة متناهية الصرامة ولا تاريخية والحال أنّ تعريف أي جنس من أجناس الأدب، يقتضي أن نعرّف به صلب المواضعات التي اكتنفتها وواكبت عملية إنتاجه، وبناء على خصوصيات التلقّي الفعلية التي ساوقت ظهورها.
وباعتبار هذه الشروط فإنّ فيليب لوجون يعتبر مخلًا بالجانب التاريخي، وذلك عندما افترض أنّه قادر على أن يولد انطلاقًا من قراءاته الخاصّة المنعزلة عن سياق إنتاج النصوص تعريفًا وجيهًا وصالحًا للانطباق على كل الآثار التي اعتمدها، وهو رهان مستحيل في نظر بروس لأنّ تعريفًا واحدًا لا يمكنه أن ينطبق بنفس الشكل على نصوص متنوّعة امتدّت على ما يقارب القرنين من الزمن.
استهلّت بروس معالجتها للظاهرة السير ذاتية من موقع مفهوم شكلاني يأخذ بعين الاعتبار التفرقة الجوهرية بين الأشكال وهي البنى النصّية الداخلية والوظائف المسندة إليها مستنتجة ما استنتجه الشكلانيونمن أنّ الأشكال يمكنها أن تحظى بوظائف متنوّعة وأنّ الوظائف بإمكانها أن تتعلّق بأشكال متعدّدو.
وفي خاتمة الحبث انتهت إليزابيث بروس إلى القول بأنّ نواة ما أسمته بالفعل السير ذاتي تقتصر على تطابق الهويات الثلاث: الكاتب والسارد والشخصية أوّلًا، وتبنى ثانيًا ما أسمته بــ"مبدأ التحقيق" في مدى صحّة الموضوع المطروق.
وفيما عدا هذين الشرطين الرئيسيين فإنّ بقية الشروط والخصائص تعدّ ثانوية ومتغيّرة، سواء في نطاق النسق الأجناسي الواحد أو متى نحن خرجنا منه إلى آخر مختلف عنه، كانتقالنا مثلًا من النسق السير ذاتي الأوروبي إلى حقل الكتابات الذاتية في الأدب العربي، ففي مثل هذه الحالة من الراجح جدًّا أن تبرز إلى الوجود اختلافات أساسية في نوعية العناصر الأجناسية الثانوية، كأن تتمركز القيمة الأخلاقية في مفهوم "الأنا"، إذ هل من المفروض دائمًا، أن يكون الحديث عن الذات، مطبوعًا على الدوام بطابع استنباطي مكثّف.
3-نظرية جورج قوسدوف:
يفضّل قوسدروف في دراسته التحليلية المعمّقة لتجلّيات الكتابات السير ذاتية المتنوّعة وأهم ما تختص به من مقوّمات، أن يتبنّى مصادرة أجناسية تتّسم بطابع تعميمي مقصود، ذلك أنّه يرى من الأصلح القول بأنّ الكتابات الذاتية تكون حقلًا موحدًا لا يمكننا البتة أن نجزّئه إلى مناطق بعضها منعزل عن بعضه الآخر، وهو تصوّر لا ينفي بطبيعة الحال ما يمكن أن ينشأ بين الآثار المندرجة ضمن أدب الذات، من اختلافات في الأسلوب واتّجاهات في تصوير الذات، بقدر ما يتوقى ما يمكن أن ينشأ عن التصنيفات الصارمة والحدود الضيّقة من مفارقات في التأويل، لا تستجيب لها النصوص لذلك فإنّ المنطق ينبغي أن يكون دائم الحرية التي يمنحها الكاتب في طريق تعبيره عن حياته الخاصة وفق ما تجود به قريحته ووفق ميولاته الشخصية التي لا يراها قوسدروفمنفصلة في هذا الباب المضامين المطروقة، كل هذه الاحترازات دعت الناقد المذكور إلى أن يصهر تعريفه للسيرة الذاتية بما هو أهم منها وأشمل، وهو الكتابات الذاتية وفي هذا الغرض يقول: «إنّ الذي يكتب عن نفسه صانعًا من ذاته موضوعًا لنصّه يكون قد اتى عملًا سير ذاتيًا وعلينا أن نصدّق المعنى بالأمر نفسه بدلًا من أن نصدّق ناقدًا موجودًا أو سيوجد».
ورغم ما قد يوهم به الإصلاح السير ذاتي من وضوح في المفهوم عند بعض الناقدين، الذي محضوره للدلالة على المشروع حياة متكاملة، تتطوّر من بداية معلومة إلى نهاية محتومة، فإنّ جورج قوسدروف يرى أنّ هذا التصوّر في كثير من الأحيان مع نصوص لا تتوفّر على هذا الشرط، ومع ذلك فهي تصنّف في عداد السيرة الذاتية الشهيرة، التي تحظى بالدراسة والاهتمام من قبل هؤلاء الناقدين نفسهم، وعلى رأسهم فيليب وجون، فسيرة لاريس "leiris" الذاتية، تعدّ مثالًا نموذجيًا لتشظي الملفوظ ومستويات تأويلها وهو تحوّل يضفي في نظرنا على نظرية قوسدروف تذبذبًا مفهوميًا واضحًا، يجعلها أقرب إلى المشروع التأملي التحليلي منها إلى النظرية التصنيفية الدقيقة والمتماسكة.
إنّ الأولوية الواضحة التي منحها قوسدروف إلى العنصر النقدي التأويلي استفحلت في مشروعه النقدي حتّى خرج في رأينا من حدود الدائرة المفهومية الكبرى لما أسماه بأدب الذات، فقد كسر كسرًا الخصيصة الأجناسية التي تنهض في هذه الدائرة العامة على جعل مبدأ الالتزام الصريح باتّحاد الذاتي التلفظ والملفوظ أساسًا للكتابة المرجعية في مختلف أحوالها، وذلك عندما جمع به القول إلى اعتبار كل الكتابات أيًّا كان نوعها بما فيها الرواية التخييلية الصرف قابلة لأن تقرأ قراءة سير ذاتية، متلخّصًا أن أدب الذات ليس في نهاية الأمر جنسيًا أدبيًا بقدر ما هو نمط من أنماط القراءة لا غير.
وفي هذا المعنى يقول قوسدروف أنّه لا ينبغي لنا أن نتمادى في اعتبار السيرة الذاتية دنسًا من أجناس الأدب بل هي "نمط من أنماط القراءة يمكن أن يطبق على الآثار الأدبية الأكثر اختلافًا".








مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
4
)







 (
المحاضرة رقم 
06
:
 السرد السير ذاتي في الأدب الحديث
)

























المحاضرة رقم 06: السرد السير ذاتي في الأدب الحديث
لم تكن السيرة الذاتية أحسن حالًا من غيرها من أنواع الأدب جميعًا في عصر الانحطاط والضعف الذي عاشته البلاد العربية؛ مرحلة شهد فيها الشعر والنثر على حد سواء جمودًا شكليًا وخواء مضمونيًا، وقد لخّص حنا الفاخوري حالة الأدب في هذا العصر وخاصة منه العهد التركي في قوله: «كان هذا العصر بمجمله وبالا على الأدب» ([footnoteRef:99])، لذلك لا نعتب على السيرة الذاتية الخمول الذي عاشته وتوقفها على النمو بعد النماذج الذي ذكرت وتخصّ نهاية القرن الرابع عشر وبداية القرن الخامس عشر. [99: -حنا فاخوري: تاريخ الأدب العربي، المكتبة البولسية، 1980، لبنان، ص861.] 

لكنّ النهضة العربية الحديثة كانت إيذانًا بميلاد عهد جديد للسيرة الذاتية على غرار كل الأدب بمختلف أجناسه، ولأنّ «احتكاك الشرق بالغرب أهم مقدّمات النهضة وأشدّها تأثيرًا» ([footnoteRef:100])، فإنّ السيرة الذاتية لم تستثن من هذا التأثير الغربي الشامل، فــ «في نهاية القرن التاسع عشر بعد أن اتّصل العالم العربي بركب الحضارة الغربية، ظهرت ارهاصات هذا الفن في الأدب العربي الحديث وقد كانت هذه الارهاصات في معظم الحالات وثيقة الصلة بالموروث التراثي، وفي بعض الحالات متأثّرة بالأدب الغربي» ([footnoteRef:101]). [100: -المرجع نفسه، ص885.]  [101: -تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص67.] 

وأمّا النماذج التي اتّبعت منهج العرب القدماء في تدوين سير حياتهم فنذكر منها ما كتبه محمد بن عمر التونسي في مؤلّفه "تشحيذ الأدهان بسيرة بلاد العرب والسودان" سنة 1832م، والذي ضمن سيرته جزءًا من مقدّمة الكتاب، فيما تحوّل سائره إلى كتاب في التاريخ ([footnoteRef:102])، وهو ما يظهر من خلال عنوانه. [102: -المرجع نفسه، ص67.] 

ولقد اتّسمت هذه السيرة الذاتية بالتكلّف في اللغة، واختيار القوالب التعبيرية الجاهزة، ولا غرابة في ذلك فهي مخلّفات ما اتّصف به أدب تلك المرحلة أي قبيل النهضة، ولكنه كان بارعًا في تصوير حالته النفسية، وما يدور في داخله من هواجس ([footnoteRef:103])، ومن ذلك قوله: «ولما أقلعنا عن ساحل الفسطاط ناوين البعد والشطاط، تذكّرت متاعب الأسفار، وما يحصل فيها من الاخطار، خصوصًا لمن كان حاله كحالي في الفقر المدقع، والعسر المقنع، وتوسوس صدري، وانزعج، وبقيت في مشقّة وحرج، ولا سيما وقد وجدت نفسي في غير أبناء جنسي، بل بين أقوام لا أعرف من حديثهم إلّا القليل، ولا أرى فيهم وجهًا صبوحًا جميلًا، ... وندمت على تغريري بنفسي مع أبناء حام، وتذكّرت ما بينهم من العداوة لأبناء سام، فداخلني من الهلع ما لا أقدر على وصفه، حتّى كدت أن أطلب الرجوع إلى الربوع، ثمّ أدركتني ألطاف الله الخفية وتذكّرت ما مدحت به الأسفار على السنة البلغاء الأدبية» ([footnoteRef:104]).ونذكر في هذا المقام أيضًا سيرة اعتبرها بعض النقّاد أوّل سيرة ذاتية عربية في العصر الحديث، والتي تضمّنها كتاب "الساق على الساق فيما هو الفارياق" لأحم فارس الشدياق (1801-1887م)، وفيها حديث عن تنقّلات الكاتب وبعض أحواله، ولقد أثنى إحسان عباس-الذي اعتبر هذا المؤلف أول سيرة ذاتية في العصر الحديث-على كثير من مميزات الشدياق في كتابه ومنها رحابة صدره لتلقي المدنية الحديثة، ونظرته إلى المرأة، وسخريته برجال الدين، ونقده لبعض العادات عند الغربيين والشرقيين على السواء ([footnoteRef:105])، ولكنّ النقاد رغم ذلك أشار إلى بعض سلبيات المؤلف والتي أفسدت عليه الاسترسال، وعرقلت المتعة في السرد، وجعلت سيرته الذاتية تفتقر إلى كثير من السمات الفنية التي يفترض وجودها في الأوتوبوغرافيا بمعناها الفني إذ يقول: «... ولكنّ غرامه باللغة ، وانقياده لطبيعة المقامة، واسرافه في التورية والتلميحات الجنسية، كل هذه تفسد عليه استرسال، وتعرقل المتعة في السرد... والمشاهد المصنوعة فيه تربو بكثير عن الأمور الواقعية، كما أنّ الاستطراد في اللغة والنقد والسخرية والحوار المصوع، كل هذه تخرجه عن أن أيكون سيرة ذاتية بالمعنى الفنّي»([footnoteRef:106]). [103: - المرجع نفسه، ص68.]  [104: -محمد بن عمر التونسي: تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان، نقلا: عن تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص68-69. ]  [105: -إحسان عباس: فن السيرة، ص141.]  [106: -المرجع نفسه، ص141-142.] 

وفي سياق السيرة الذاتية العربية الأولى في العصر الحديث والتي جانبت إلى حد بعيد فنية العرض وأدبية السرد ذكر يحيى إبراهيم عبد الدايم سيرًا: ذاتية أخرى منها ما سجّله رفاعة الطهطاوي في كتابه "تلخيص الإبريز في تلخيص باريز"، وقد كانت ذاته في هذا الكتاب «محتجبة لأنّ رفاعة كان لا يستسلم لانطباعاته الشخصية بقدر ما كان يراعي معالجة ما يشاهده، أو يسمعه، ويقرأ عنه معالجة موضوعية» ([footnoteRef:107]). [107: -يحيى إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الادب العربي الحديث، مكتبة النهضة المصرية، ط1، 1975، ص71.] 

كما نذكر سيرة علي مبارك الذاتية التي كتبها سنة (1889م) وقد وردت ضمن كتاب "الخطط التوفيقية"، حيث تحدّث الكاتب عن مولده وأصول عائلته، ومراحل تعلّمه، والوظائف التي شغلها وما يلاحظ على هذه السيرة أنّ علي مبارك احتفى بالأرقام والتواريخ، وهو ما يبعث في نفس القارئ الملل إضافة إلى افتقار أسلوبه للعذوبة، والسلاسة، وتصوير الصراع الداخلي للمؤلّف ممّا أبعد كتابه عن الأسلوب الفنّي للسيرة الذاتية ([footnoteRef:108])لذلك فإنّ القيمة التاريخية لهذه السيرة أكبر من القيمة الأدبية ([footnoteRef:109]). [108: -تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص71-72.]  [109: -يحيى إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص52.] 

إنّ هذه النماذج من السيرة الذاتية العربية المسجّلة في بدايات النهضة العربية الحديثة يجمعها خيط واحد، إذ هي لا تختلف كثيرًا عن السيرة الذاتية العربية القديمة وخاصّة في الشكل، وجديدها يقتصر على المضمون يقول يحيى إبراهيم عبد الدايم: «الجديد في أعمالهم هذه [ويقصد أعمال أدباء القرن التاسع عشر] وهو المضمون، لما يحمله من إشارات إلى الجديد من الفكر، والثقافة، وتنبيه الأذهان إلى أنماط جديدة من الحياة في الغرب، تختلف عن تلك التي نحياها في الشرق»([footnoteRef:110]). [110: - يحيى إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص66.] 

كانت هذه إشارة بسيطة إلى ما دوّنه بعض أدباء بداية النهضة من سير ذاتية وذلك بهدف المقارنة التلقائية بينها وبين ما يعتبره النقّاد سيرة ذاتية حقيقية، وهي التي يعتمدها هذا البحث مدوّنة يختصّ بها وأقصد "رواية السيرة الذاتية" التي سادت في عصر النهضة الأدبية العربية الحديثة والتي يمكن اعتبارها إرهاصات حقيقية لهذا الفن الأدبي. 















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
3
)









 (
المحاضرة رقم 
07
:
 الهوية السردية والسير ذاتية وتجلّياتها
)
























مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
3
)

المحاضرة رقم 07: الهوية السردية والسير ذاتية وتجلّياتها
إنّ موضوع الهوية السردية في السيرة الذاتية يلزمنا أوّلًا أن نعرج على فكرة الهوية السردية إجمالًا وعلاقة السرد بالهوية، حيث تتعامل مختلف الكتابات العربية مع الهوية من زاوية المحتوى أو المضمون، وتقدّم لنا طريقة نمطية في تمييزها في منطلق الأنا والآخر، وهذا الوجه هو فقط مظهر بسيط من المظاهر التي يمكن أن تتّخذها ثنائية الأنا والآخر في السرد، وهذا ما سعى الدارسون إلى تقديمه بتمييزهم بين الهوية الشخصية والهوية السردية.
إنّ الهوية الشخصية بانتمائها إلى فضاء ما، أو ثقافة ما توظّف آليات يقدّمها العمل الأدبي السردي كيفما كان جنسه أو نوعه أو انتماؤه وهو ما ينتج عنه هوية سردية مطبوعة بهذا الجنس أو ذاك...
كذلك الحال بالنسبة إلى الهوية السردية السير ذاتية التي تصطبغ بالمحكي ذي المرجعية الواقعية، يقول سعيد يقطين: «كل الذين يسردون عن ذواتهم سواء كانت هذه الذات فردية أو جماعية، فهم يسردون من منظور ما ، هذا المنظور هو الذي يتحقّق بواسطة اللغة، وبذلك يتبيّن لنا عندما نقوم بتحليل جديد لهذه العلاقة بين الأنا واللغة، بين الأنا والسرد، أنّنا سننظر إلى ذات مختلفة عن الذات التي ظلّ الكاتب العربي يتعامل معها وهو ينظر لها فقط كتيمة فيها أنا عربية لها هوية والآخر الغربي له هوية أخرى مختلفة، وبذلك تضيع السردية الخصوصية التي نعوّل عليها كثيرًا في تقديم الهوية وفعلها» ([footnoteRef:111]).  [111: -سعيد يقطين: الأنا والآخر وسرد الهوية.] 

ولقد بسطت الدكتورة جليلة الطريطر موضوع الهوية السردية وتجلّياتها في السير ذاتي فيليب لوجون وما طرحه من مبدأ الهوية "le principe ID" الذي يتجلّى من خلال مفهوم التعاقد السير ذاتي الذي يشكّل الرابط بين الهوية الشخصية والهوية السردية في النص الأوتوبيوغرافي، تقول جليلة طريطر...
مفهوم الهوية السردية في السيرة الذاتية:
يعود الفضل في تحليل العلاقة العضوية الكائنة بين مشروع الكتابة السير ذاتية ومبدأ الهوية (Le principe identitaire) تحليلًا نقديًا دقيقًا إلى فيليب لوجون، فهو الذي أجلى مفهوم التعاقد السير ذاتي معتبرًا إياه نمطًا من أنماط القراءة التي تأسس على الربط بين هوية الشخصية داخل النص.
يحيل مبدأ الهوية في نظرية لوجون على فرضيتين أساسيتين:
تتعلّق أولاهما بأنّ هذا المبدأ هو الذي يحقق أصالة التلفّظ السير ذاتية، ويحيل عليها العقد أو الميثاق، فعن طريق الربط بين الذات المتلفّظة في السرد واسم العلم، يتبوّأ الملفوظ السير ذاتي قيمة مرجعية لا ريب فيها من شأنها أن تدرجه ضمن قائمة ما أسميناه بالملفوظات الواقعية بما فيها الملفوظ الواقعي التاريخي، وعلى هذا النحو يتحقّق انفتاح السيرة الذاتية على العالم الخارجي من حيث أنّها فعل تلفّظي أصيل، يهدف مبدئيًا إلى إعادة تشكيل تجربة واقعية كما أنّها تنفصل في الوقت نفسه عن كل اشكال التلفّظ التخييلية، لذلك فإنّ أصالة التلفّظ تمثّل قيمة أجناسيةخلافية، أمّا الفرضية الثانية فتتعلّق بالتأكيد على ترابط الهويات الثلاث الراوي-الشخصية والكاتب في الملفوظ السير ذاتي- ومعنى ذلك انّ الذات المتلفّظة بالإضافة إلى واقعيتها هي في الوقت ذاته فاعلة أو ناظرة أو مفعول بها ومنظور إليها لأنّها تشكّل الموضوع الرئيس للتلفّظ.
إنّ تطابق الهويات الثلاث هو الذي يوحّد إذن بين مختلف الاجناس المكوّنة لدائرة أذب الذات ويحكم الربط بينها جميعًا ولكنّه لا يفسّر لنا وحده خصوصية السيرة الذاتية ولا المغزى من ارتباطهافي مستوى موضوعها العميق بقضية اسم العلم، خاصة وأنّ اسم العلم هو الذي يكتسي القيمة الأخلاقية والتميّزية التي من شأنها أن تبرّر الحدود والفواصل التي تباعد ما بين السيرة الذاتية والأجناس القريبة منها كاليوميات والمذكرات الخاصة.
إنّما بدا الهوية، لا يرتبط اسم العلم في نظرية لوجون إلّا ارتباطًا شكليًا أو خارجيًا، لأنّ مبرّره العميق هو البرهنة على واقعية التلفّظ الذي يشرع لقراءة السيرة الذاتية قراءة مرجعية مفرغة لمحتواها لا فضل لها سوى تمييزها تمييزًا سطحيًا عن قراءة المتخيّل الأدبي وتأويله ولكنّها لا تتعدّى أبدًا إلى القول بمرجعية الملفوظ بمعنى قدرته على التجسيد حقيقة تاريخية تستمدّ من واقعيته التلفّظية وتحيل على شخصية المترجم لذاته الحقيقية.
بنية الهوية وبنية السرد:
لا إن كانت اللغة هي الباعث الأساسي على بناء الهوية، والكتابة طريقة في اثباتها، فإنّ بيّنة الهوية متوقّفة في مستوى تشكّلها على بنية الكلام متلبّسة بالأشكال التي تظهر فيها، التي تظهر فيها، وأهمّها الشكل السردي الذي يضفي على الحياة الواقعية شكل الحياة القصصية. إنّ آليات التشكّل السردي، وقوامها الجمع بين تتابع الأحداث تتابعًا خطّيًا، والتأليف بينها في بنية مهيّئة لامتصاص تنافرها في وحدة معنوية متكاملة، وهو ما أسماه ريكور بظاهرة "التأليف بين الظواهر غير المتجانسة".
إنّ مفهوم الهوية السردية كما حدّدناه يعني تشكّل الهوية والفردية في بنية سردية، فلا سبيل لإدراكه أو إنتاجه خارجها، ولأنّ الهوية الفردية بالمعنى السيكولوجي العميق هي وجود ممتلئ بالقوة أي وجود حيوي متجدّد يضطرب بشتّى الأفكار والمشاعر وفق ما يحدث في تاريخ الشخصية من كبار الحوادث أو صغرها ويتّجه باستمرار إلى استعادة توازنه المعرّض إلى الانهيار، فإنّ أنسب الأشكال المكلامية  محاكاة وموافقة في التعبير عن هذا الوجود المتراوح بين التقلّب والاستقرار هو الشكل السردي الروائي لما له من قدرة على الإيحاء بتاريخية الحياة الخاصة في مستوى عرضه المتتابع للأحداث وكفاءته في جعلها تتألّف في رؤية نسقية موحّدة لولاها لما أمكن التعبير عن كثافة الحياة الباطنة في رؤية مؤتلفة واضحة. هذه الرؤية هي خلاصة حلول الواقع الذاتي وتشكّله في الواقع اللغوي السردي وهو ما عبّرنا عنه بمفهوم الهوية السردية.
إنّ بناء الهوية السردية ليس فعلًا مجانيًا أو محايدًا بقدر ما هو تقويمي فكل المترجمين لذواتهم وبقطع النظر عن انتماءاتهم الإيديولوجية وخصائصهم الذهنية والنفسانية والثقافية، كانوا يدركون بلا استثناء أنّ الكلام عن الذات يجرّ على الحكم للذات أو عليها، وأنّه لا مناص والحال هذه من ... الكتابة السيرذاتية في سياق الحياتة وإدراجها ضمن تجارب تاريخية حقيقية لأنّ التاريخ الشخصي هو جزء لا يتجزّأ من التاريخ الجماعي العام لا سيما وإنّ جلّ المترحمين لذواتهم كانوا من الأدباء المفكّرين ومن الزعماء المصلحين الذين تركوا بصماتهم في تاريخ شعوبهم، لذلك فإنّ السيرة الذاتية مشروع متميّز له قيمة أنثروبولوجية تاريخية لا ينبغي لأدبية النص أن تحجبها أو تعتمدها بقدر ما تعمل على استكشاف خصوصياتها وتفسيرها فلا شكّ في أنّ كل أسلوب في الكلام هو أسلوب في الحياة يصوّر علاقة الأنا بالمعطيات البيئية العامة وكيفية تفاعله معها وانفعاله بها.
المرجع: كتاب مقومات السية الذاتية في الأدب العربي الحديث (بحث في المرجعيات)، د. جليلة طريطر.





























 (
المحاضرة رقم 
08
:
التأسيس الريادي للنص السردي السير ذاتي
)






















المحاضرة رقم 08: التأسيس الريادي للنص السردي السير ذاتي
لا يمكن تصفّح كتاب أو دراسة أو مقالة في موضوع السيرة الذاتية العربية الحديثة إلّا وكانت أوّل مدوّنة تذكر فيه "الأيام" لطه حسين، وذلك إشادة بالدور الطلائعي الذي يؤدّيه هذا الكتاب في مجال الكتابة السري ذاتية أو جدلًا يخصّ تصنيفه إلى سيرة ذاتية أو رواية.
لذلك نجد جليلة الطريطر مازالت تحتكم إلى ميثاق الأوتوبيوغرافيا لتبدي رأيها في مؤلّف "الأيام" وكأنّها تعاتب طه حسين على عدم إنتاجه منهجًا تعاقديًا مباشرًا فتقول: «لم تكن "أيام" طه حسين لتثير ما أثارته من بلبلة وحيرة في مستوى ماهيتها الأجناسية، لو أنّ مؤلّفها انتهج منهجًا تعاقديًا مباشرًا، من شأنه أن يلفت نظر النقاد إلّا أنّ هذا النص هو أولًا وأخيرًا واقع في دائرة جنس السيرة الذاتية... لأنّه الشكل الأدعى إلى رفع اللبس والتنبيه في طور التأسيس الريادي على مرجعية النص السردي» ([footnoteRef:112]). [112: -جليلة طريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص345.] 

فالريادة إذن أمر محسوب لطه حسين في "الأيام" رغم ما لاحظه النقاد على هذا المؤلّف من تعتيم حول ماهيته الأجناسية، ورغم تضارب القراءات التي خضع لهذا هذا الكتاب، إلّا أنّ الثابت هو أنّ الحديث الأوتوبيوغرافيا العربية لا يكتمل إلّا بالتوقّف عند "الأيام" هذه السيرة الذاتية التي لها «مكانة لا تتطاول إليها أي سيرة ذاتية أخرى، وفي أدبنا العربي» ([footnoteRef:113]). [113: -إحسان عباس: فن السيرة، ص142.] 

ويرجع إحسان عباس أسباب حكمه هذا على مزايا كثيرة يتوفّر عليها نص "الأيام" منها: طريقته البارعة في القص، وأسلوبه الجميل، وعاطفته الكامنة في ثناياه المستعلنة أحيانًا حتى تطغى على السطح، وتلك اللمسات الفنية في رسم بعض الصور الكاملة للأشخاص، والقدرة على السخرية اللاذعة في ثوب جاد حتّى تظهر وكأنّها غير مقصودة ([footnoteRef:114]).   [114: -المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

ولأنّ "الأيام" صورة واعية للصراع بين الإنسان وبيئته، فقد كان طه حسين يقصد تصوير ذلك الصراع، حيث أنّه لم يترك المجال للقارئ حتّى يستنتج ذلك من السيرة نفسها، وهو من خلال ذلك يهدف إلى أنّ حياته خير مثل للصراع المتواصل للذات مع البيئة والذي ينتهي دائمًا بانتصار هذه الذات، وتحرّرها من قبضة الوسط والظروف، وقد تطوّرت صورة هذه الثورة عند الأديب وازدادت قوة وحدّة بتطوّر فضول سيرته عبر أجزائها الأربعة([footnoteRef:115]) ([footnoteRef:116]*). [115: -طه حسين: الأيام، دار المعارف، د ط، 1952، ص58.]  [116: * -هناك اختلاف بين النقاد في كونها سيرة طه حسين "الأيام" جزءان أو ثلاثة أو أربعة، أنظر: جليلة طريطر: مقدمات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص327-333.] 

 وفي مشاهد كثيرة، نذكر على سبيل المثال: غضبه وهو طالب من أستاذه قائلًا: «إنّ طول اللسان لا يمحو حقًا ولا يثبت باطلًا» ([footnoteRef:117]).  [117: -إحسان عباس، فن السيرة، ص143-144.] 

ثمّ وقفة الصبي من والده، وسخريته ممّن يلجؤون إلى الأولياء وغيرها من مشاهد الثورة والرفض التي حاول المؤلّف إبرازها خلال كل مراحل حياته، وهكذا تمضي الأيام مع طه حسين وهو يتلقّى الصدمات المتتالية التي أهانت كرامته حينًا وأشعرته بالعجز حينًا آخر، ومع صمته كان يختزن المرارة ليتحوّل الاحتقان لديه إلى انتصار، ولأنّه في كلّ مرّة «يمهّد لإحقاق الانتصار الذاتي الذي أحرزه، بتصوير الإحقاق الذي كان من نصيب الشخصيات الأخرى...» ([footnoteRef:118]). [118: -المرجع نفسه، ص145.] 

إنّ قراءة سريعة للأيام من شأنها أن تظهر من تضمّه هذه السيرة الذاتية في تضاعيفها من شعور بالحزن، وارتياب في الناس والسخرية من أكثرهم، وازدراء بعضهم واتّهامهم بالنفاق والكذب وكل ذلك كان نتيجة الظن والنقمة اللذين كانا يكبران في نفس الصبي الكفيف، ولقد تحقّق هذا بعيدًا عن ضمير المتكلّم، لذلك يظهر المؤلّف في مواضع كثير بريئًا من العجب وبعيدًا عن تمجيد ذاته، كما يذكر إحسان عباس في تحليله لنص "الأيام" أنّه: «ممّا قلّل من صراحته إخفاؤه الأسماء-أسماء الأماكن والناس-فأضعف القيمة المكانية وشيئًا من القيمة التاريخية في قصة حياته، وأبدة أنّه لا يستطيع الجهر بأشياء كثيرة، لأنّ نفسه منذ الصغر طبعت على الاستيحاء والتواري، وانجذبت إلى الرزانة وشدّة التحرّج...» ([footnoteRef:119]). [119:  -المرجع نفسه، ص145.] 

إنّ تحفّظ طه حسين في الاعتراف بكثير من الأشياء، وتحيّزه في التذكّر أيضًا لم يمنع من تكشّف مرجعيته في الحكي ألا وهي حياته الشخصية وواقعه الذي عاشه فعلًا، ولكن التجاء الكاتب إلى ضمير الغائب لسبب أو لآخر وصنع سيرته الذاتية في مظنة تجنيسها، وخلقت ارتباكًا لدى الدارسين لهذا النص، وفتحت هذه التجربة النصية الإبداعية باب النقاش والترجيح بين كفّتي السيرة الذاتية والرواية، يقول عمر حلي إنّ: «التجربة النصية العربية وتنويعها هي التي تستدعي الآن نقاشًا مثل هذا، بدأت تباشره منذ الاهتمام النصّي بالسيرة الذاتية الأولى في الأدب الحديث، مثلما وقع مع سيرة طه حسين الذاتية "الأيام" التي اعتبرت مساسًا بأسس السيرة الذاتية ومخاتلة أربكت النقاد لتخلي النص عن ضمير المتكلّم» ([footnoteRef:120]). [120:  -عمر حلي: الوجه والقفا، ملاحظات عامة عن الحدود المنهجية لدراسة السيرة الذاتية، مجلة علامات، ع6، 1996، ص55.] 

إذا كانت "الأيام" باعتمادها ضمير الغائب في عرض السيرة الذاتية لصاحبها طه حسين تخاتل القراءة والنقاد وتربكهم-حسب عمر حلي-فإنّ هناك من الباحثين من يعتبر ذلك حقًّا مشروعًا بل ويعتبرها تقنيات جديدة مطلوبة لتحقيق ما يسمّى بالحساسية الجديدة أو النص المفتوح أو الكتابة عبر النوعية، وهي مصطلحات حديثة تدلّ على فتح حدود مصطنعة بين مختلف الأنواع الأدبية، لذلك «أصبحت الكتابة الإبداعية (...) اختراقًا لا تقليدًا، واستشكالًا لا مطابقة، وإثارة للسؤال لا تقديمًا للأجوبة، ومهاجمة للمجهول لا رضا عن الذات بالعرفان» ([footnoteRef:121]).  [121: -إدوارد الخراط: الحساسية الجديدة، مقالات في الظاهرة القصصية، دار الآداب، بيروت، 1993، ص11، نقلًا عن: فخري صالح: في الرواية العربية الجديدة، مطابع الدار العربية للعلوم، بيروت، ط1، 2009، ص192. ] 

إنّ مثل هذا الاختلاف يقودنا إلى الخوض في مسألة أخرى هي إشكالية التجنيس، أي البحث في الأجناس الأدبية بما في ذلك من جدل في منطلقات النقاد وقناعاتهم بضرورة تحديد جنس النص الأدبي ([footnoteRef:122]) ([footnoteRef:123]*) أو بتوفير الجهد في ذلك والقول بفتح النص على الأنواع جميعًا ([footnoteRef:124]) ([footnoteRef:125]**) ولكن المقام لغير هذه المسألة، لذلك وإجمالًا للقول فإنّ "الأيام" لطه حسين سيرة ذاتية حقيقية استعان فيها مؤلّفها بالأسلوب القصصي الروائي وهو ما خلق اختلافًا بين النقاد تصنيفه لهذا المؤلّف من حيث جنسه الأدبي، ولقد تعذّر على العديد من الدارسين تحديد هوية "الأيام" الأدبية، ومنهم عبد المحسن طه بدر الذي أثار إشكالية تجنيس هذا المؤلّف فهو من جهة يرى أنّ الباحث قد يظلم طه حسين «لو اكتفى بأن يطبّق مقاييس الرواية الفنّية على الكتاب ثمّ ينفض يده بعد ذلك من الأمر كلّه» ([footnoteRef:126])، كما يشير من جهة ثانية إلى التقصير في حقّ الكتاب إذ اعتبره مجرّد أوتوبيوغرافيا قائلًا: «لا نستطيع أن نعتبر كتاب الأيام مجرّد ترجمة ذاتية للمؤلّف وقف عند هذا الحد» ([footnoteRef:127]). [122: -عبد المحسن طه: تطور الرواية العربية الحديثة، دار المعارف، د ط، د ت، ص298-299.]  [123: *-صراحته في تذكّر مرحلة الطفولة أقوى منها في التذكّر والاعتراف في مراحل حياتية أخرى. ]  [124: - عبد المحسن طه: تطور الرواية العربية الحديثة، ص298-299.]  [125: **-نجده مثلًا عند إدوارد الخراط وفخري صالح: في الرواية العربية الجديدة، ص199.]  [126: - عبد المحسن طه: تطور الرواية العربية الحديثة، ص298-299.]  [127: -المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

ولمّا كان نصّ الأيام خاليًا من الميثاق السير ذاتي المتعارف عليه حاول النقاد أن يثبت سيرية هذا الكتاب بالنظر إلى دوافع كتابته من خلال منظورين:
الأوّل: خارجي:
حيث ربطوا بين سيرة طه حسين وكتبه "في الشعر الجاهلي" إذ «كان الإحساس بالظلم الذي واجهه طه حسين نتيجة للضجّة والثورة التي واجهت بها البيئة كتابه "الشعر الجاهلي" هو الذي أعاد إلى ذاكرته صورة الحرمان والظلم التي تعرّض إليها في طفولته وصباه، نتيجة لجهل بيئته، هذا الجهل الذي يواجهه من جديد في رجولته، وكان كتابه "الأيام" تعبيرًا عن حرمانه في طفولته، وصباه من ناحية، واحتجاجًا على جهل بيئته من ناحية أخرى»([footnoteRef:128]). [128: -شوقي ضيف: الترجمة الشخصية، ص120.] 

الثاني: داخلي:
يقوم على الربط بين أفكار البطل (الشخصية) وما يسرده عن حياته في النص وأفكار المؤلّف وحياته لحقيقية خارج النص.
وهكذا انتهى عبد المحسن طه بدر إلى وضع "الأيام" في خانة تصنيفية أسماها "رواية الترجمة الذاتية"، وذلك بعدما تردّد بين اعتبارها رواية أو اعتبارها سيرة ذاتية، وهو ما وقع فيها عديد النقاد، فمنهم من اعتبرها سيرة ذاتية مثل إحسان عباس كما سبق الذكر، وكذا شوقي ضيف الذي اعتبر هذا النص «سيرة ذاتية دقيقة وفريدة في العربية»([footnoteRef:129]). [129: -المرجع نفسه، ص303.] 

كما نجد بالمقابل من إخراج "الأيام" من دائرة السيرة الذاتية وذلك احتكامًا إلى ميثاق الأوتوبيوغرافيا الغائب في هذا الكتاب، إضافة إلى رفض استنطاق بنية النص الفنية علّها تشي بما يوحي بأنّها سيرة ذاتية ومن هؤلاء محمد القاضي، وجليلة طريطر وغيرهم، وليس هذا فحسب بل بلغ حد التداخل الحاصل بين جنسي الرواية والسيرة الذاتية في "الأيام" إلى درجة حملت بعض النقاد على القول بأنّه لا جنس له مطلقًا ([footnoteRef:130])، وهذا رأي فيه نظر إذ كيف يمكن أن يرفض العقل والمنطق تصنيف نوع جديد نتج من تلاقح جنسين واضحي الخصائص ويقبل إخراجه من دائرة الأجناس جميعًا وجعله نكرة لا تقبل التجنيس؟! [130: -فؤاد القرقوري: مشكلة الجنس الأدبي كما تتجلى "الأيام" ضمن كتاب: في قراءة النص بين النظرية والتطبيق، تونس، منشورات المعهد القومي لعلوم التربية، 1990، ص205، نقلًا عن: جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص318.] 

وبالمقابل نجد باحثين اجتهدوا  في الدفاع عن "الأيام" والانتصار إلى كونه سيرة ذاتية كما فعل محمد الباردي الذي بحث في وجود تفسير السارد في هذا الكتاب وهو موقع إشكالي واستطاع أن يؤكّد بمعالجة منطقية على أنّ النص ينتمي إلى فن السيرة الذاتية، بل هو «النص التأسيسي الأوّل للسيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث» ([footnoteRef:131]) ([footnoteRef:132]*).  [131: -محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص25.]  [132: *-كما نجده عند: عبد المالك إبراهيم وصالح هويدي في : تحليل النصوص الأدبية، دار الكتاب الجديد المتّحدة، ط1، 1998، لبنان، ص87. ] 

ومن المواضع التي يصرّح فيها السارد في الأيام بأنّه يخاطب ابنته، رغم محاولته استعمال ضمير الغائب في مؤلّفه بالكامل قوله: «لقد عرفته يا ابنتي في هذا الطور من أطوار حياته... وإنّي لأخشى لو حدّثتك بما عرفت من أمر أبيك حينئذٍ أن يملك الإشفاق وتأخذك الرأفة بالبكاء... عرفته في الثالثة عشر من عمره حين أرسل إلى القاهرة ليختلف إلى دروس العلم في الأزهر، إن كان في ذلك الوقت لصبي جدّ وعمل، كان نحيفًا شاحب اللون مهمل الزيّ أقرب إلى الفقر منه إلى الغني، تقتحمه العين اقتحامًا في عباءته القذرة وطاقيته التي استحال بياضها إلى سواد قاتم... تقتحمه العين في هذا كلّه، ولكنّها تبتسم له حين تراه على ما هو عليه من حالٍ رثّة، وبصر مكفوف، واضح الجبين مبتسم الثغر مسرعًا مع قائده إلى الأزهر...» ([footnoteRef:133]) ومن خلال هذا المقطع يظهر السارد يتطابق مع المؤلّف، وهذه واحدة من الإشارات التي أثبت من خلالها النقاد أنّ العمل سرة ذاتية. [133: - طه حسين: الأيام، ص146-149.] 

إنّ الأيام واحدة من الممارسات النصّية الأولى التي ظهرت في وقت كانت الرواية فنًّا مستحدثًا يحاول أن يصنع لنفسه كيانًا واضحًا في الكتابة العربية شأنه شأن السيرة الذاتية العربية التي بدأت تأخذ لنفسها مكانًا في حقل الكتابة السردية العربية الناشئة. لذلك يبدو طبيعيًا أن نجد نصوصًا سردية روائية تتّخذ من الحياة الشخصية مرجعية للحكي، كما لا نستغرب لجوء من أراد توثيق سيرته الذاتية إلى أسلوب القص والسرد كأداة فنية، أو توظيف ضمير الغائب أو غيره مهما كانت الغاية ومهما كان الدافع إلى ذلك، علينا أن نستنتج بدل الوقوع في دائرة التحقيق ومحاكمة النصوص مقومات أجناسية قارة تصف وتعبّر عن هذه النصوص خاصة في ظل تكاثر هذا النوع من الكتابة والتي تندرج ضمن نوع جديد أخذ خطّه في التشكّل منذ ظهور هذه النماذج الأولى مثل "الأيام" إلى غاية اليوم. لأنّه صار لزامًا إطلاق هذا الجنس وتحريره باسمه وقواعده وملامحه دون أدنى شك في وجوده كحقيقة نصّية سردية، وبعيدًا عن الحذر الذي أخّره إلى هذا الوقت، إذ ليس علينا أن نقحم هذه النصوص الجديدة في نوعها في زمرة ليست لها لأنّها تختلف عن هذا الفن أو ذاك لأنّها قصّرت في تحقيق كل شروطه.
وبناء على ذلك لا حرج في اعتبار الأيام "رواية سير ذاتية" أو "سيرة روائية" أو "رواية ترجمة ذاتية"، على غرار ما توصّل إليه بعض النقاد.



مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
5
)






 (
المحاضرة رقم 
09
:
 المدوّنة السير ذاتية العربية الحديثة
)

















 المحاضرة رقم 09: المدوّنة السير ذاتية العربية الحديثة
إنّ تحديد نصوص المدوّنة السير ذاتية العربية الحديثة وضبط تخوم هذا المنحى السردي وفق أسسه وضوابطه ونظرياته المستحدث والتي سبق ذكرها في محاضرة النظريات السري ذاتية ليس بالأمر السهل، وقد يعود ذلك عند أغلب الدارسين إلى عوامل أهمها اختلاف النقاد في مفهوم هذا الجنس وتعدّد ضوابطه، وكذا ما هي حدوده مع حدود أجناس أدبية أخرى يتلاقح معها، حتّى بات هذا النوع من الكتابة مراوغًا يتعالق مع فنون أدبية شتّى.  ومع تزايد كم الأعمال الروائية ذات المكوّن السير ذاتي في السنوات الأخيرة باتت هذه الممارسات الإبداعية هاجسًا نقديًا لدى الباحثين والنقاد، فوقعوا في تضارب كبير من حيث التصنيف الأجناسي لهذه النصوص بالنظر إلى ما فيها من ممارسات تنكّرية تؤدّي إلى التمويه والتضليل، وعلى ذلك ترى جليلة الطريطر أنّ النصوص التي اعتبرت داخلة في باب السيرة الذاتية أو خارجة عنه، هي دائمًا النصوص المعبّرة عن التصوّرات لهذا الجنس الشخصية، وهي أحيانًا ترتبط بمحاولات تنظيرية جادة تصبو إلى التعمّق والموضوعية العلمية، وإن اعترتها وجوه من النقص والتقصير كما هو الشأن الدكتور عبد الدائم وقد تكون هذه النصوص أحيانًا أخرى ثمرة تحسينات شخصية غير خاضعة لرؤية أجناسية عميقة بقدر ما هي وليدة أراءات انطباعية للنصوص التي تنزع إلى استلهام حيوات مؤلّفيها الشخصية نزوعًا لا يخفى عن القارئ.
وقد انتهى طول النظر في القضية المطروحة إل تحديد مرجعيتين أساسيتين، لا محيد عنهما في تعيين أهم مقوّمات الأجناسية المحددة للجنس السير ذاتي في الأدب العربي الحديث، لأنّهما نابعتان من صلب الأرضية الأدبية العربية، وهاتان المرجعيتان تمثّلهما بالدرجة الأولى المواثيق السير ذاتية المصاحبة عادة لنصوص السيرة الذاتية الأصلية، وذلك باعتبار أنّ هذه المواثيق تمثّل شهادات أجناسية لا يطالها الشك وقد استجاب عدد لا يستهان به من النصوص لهذا الشرط، فحقّق بذلك تمام انتمائه إلى فن السيرة الذاتية، وذلك بصريح العبارة ودون مراوغة، وهي ظاهرة تحتاج إلى وقفة تأمّل لأنّها تعبّر عن اكتمال الوعي الأجناسي لهذا الفن، كما ترسم لهذا الزوعي حدودًا وأطرًا ومفاهيم تكشف بدقّة عن أهم التصوّرات التي حفّت بممارسة السيرة الذاتية في مرحلة التأسيس، وذلك من قبل رواد وضعوا أسس الجنس ولبناته الأولى.
أمّا المرجعية الثانية، ولعلّها متمّمة للمرجعية الأولى ملحقة بها إلحاقًا، يتمركز فيما أسميناه بالنصوص السير ذاتية الخارجية الموسّعة، وذلك ما تصدّرت عن المترجمين لذواتهم بأنفسهم، سواء دفعوا من قبل النقاد إلى الكشف عن هوية نصوصهم السير ذاتية وتعيين المعايير التي أخضعت، والمفاهيم والظروف التي حفت بإنتاجها، أو أنّهم فعلوا ذلك من تلقاء أنفسهم في بعض الأحاديث والكتابات الخاصة.
واعتمادًا على هاتين المرجعيتين خاصة، يمكن أن نستخلص جملة من الضوابط الأساسية التي قادتنا في عملية ضبط قائمة النصوص التي اعتبرناها مندرجة ضمن "جنس السيرة الذاتية" كذلك أولينا-علاوة على شروط الأجناسية التي قومنا في ضوئها النصوص-عناية خاصة إلى اعتبارين هامّين في نظرنا وهما مدى رواج النصوص المعتمدة في مستوى تقنياتها ورسوخ قدم منتجها في مجال الأدب بصورة مخصوصة، والحياة الثقافية والفكرية العربية الحديثة بصفة أعم، ولا يخفى أن عامل التقبل الأول يكشف بلا ريب عن القيمة الفنّية والتاريخية للآثار المنتخبة، أمّا العامل الثاني فإنّه الضمان الوحيد الذي يرقى بالسيرة الذاتي من مستوى الممارسة الأنثروبولوجية الساذجة أو الكتابة التجارية إلى مستوى أدبي رفيع-تضحى سلالة الدراسة النظرية في قواعد هذا الفن وخصائصه الأسلوبية والمضمونة بممارسة مشروعية.
الفصل الأوّل: شروط السيرة الذاتية الأجناسية.
رغم ما ذهب إليه جل المنظرين لجنس السيرة الذاتية من صعوبة ضبط قائمة نهائية للضوابط المعيارية التي تحدّد ماهية هذه الكتابة، فإنّنا لا نعتقد أنّه من المستحيل أن نضع حدًّا أدنى من هذه الشروط الأساسية التي تمثّل نواة الجنس، إذ لولاها لما أمكن لنا أن نعاين أصل السيرة الذاتية ولا أن نشعر بأنّ لنصوصها من الخصائص الخلافية المشتركة ما يبيح لنا الجمع بينها-وإن شقّتها اختلافات جزئية-في دائرة أجناسية موحّدة وعلى ذلك فإنّ هذه الشروط لا تعبّر عن تصوّرات نظرية متعالية على النصوص بغية تصنيفها، بقدر ما تعبّر عن سنن في الكتابة فعلية قادنا إليها استقرائنا بالنصوص ذاتها.
وأوّل هذه الشروط على الإطلاق هو الكشف عن النية السير ذاتية للمدخل المشروع الوحيد لمقاربة النصوص السير ذاتية مقاربة مرجعية، تبيح للناقد وضع حدود تأويلية حاسمة وفاصلة، بين الراوي السير ذاتي والراوي في النصوص التخييلية، فالأوّل لا يمكنه أن يرقى إلى مشروعية "الأدنى الأصلي الواقعي" إلّا من خلال إبرام المؤلّف للعقد السير ذاتي، فيما عدا هذه الحالة فإنّ كل التأويلات الخارجة عن هذا النطاق ولاسيما ما اعتمد منها على استقصاء أوجه الشبه الخارجيين، الكائنة الراوي الورقي شخصية المؤلف الواقعية، لا تصلح للبرهنة على مرجعية الكتاب وتسمّى جزفة غير مأمونة العواقب، وقد سبق لنا أن اعترضنا على هذه المجازفة واعتبرناها غير مشروعة مطلقًا.
وللكشف عن النية السير ذاتية وتحقيقها، صور وأغراض لا ترتبط بشكل تصريحي واحد، يوحّد بين جميع السير ذاتية، فلئن كان الميثاق أوضح هذه الأشكال الممكنة وأشدّها التصاقًا بمتن النص السير ذاتية، فلئن كان الميثاق أوضح هذه الأشكال الممكنة وأشدّها التصاقًا بمتن النص السير ذاتية بحيث يبدو لنا جزءًا لا يتجزّأ منه، يسوس مرجعيته الكتابات الذاتية ما يقوم منها مقام هذا الميثاق، ويؤدّي ما تؤدّه من وظائف متنوّعة أبرزها وظيفة الدلالة على الجنس.
المرجع: كتاب مقومات السية الذاتية في الأدب العربي الحديث (بحث في المرجعيات)، د. جليلة طريطر.
مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
2
)









 (
المحاضرة رقم 
10
:
 مبرّرات الكتابة السردية  السير ذاتية 
)













  






مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
1
)

المحاضرة رقم 10: مبرّرات الكتابة السردية  السير ذاتية 
أوّلًا: بواعث الكتابة عن الذات:
إنّ وراء كل نوع من أنواع الكتابة الأدبية دافعًا أو باعثًا يلحّ على المبدع حتّى يترجم إلى نصّ معيّن، كذلك الخطاب الأوتوبيوغرافي نوع لا يقبل عليه من كان مدفوعًا بأسباب خارجية وداخلية عديدة منها:
1-الحاسة الأوتوبيوغرافية ([footnoteRef:134]*): [134: *-عبارة يستعملها فيليب لوجون: السيرة الذاتية، ص25.] 

والتي إذا توفّرت لدى الفرد تكون أقوى دافع لتدوين سيرته الشخصية مهما كانت بسيطة وقليلة الخصوصية؛ ونقصد بالحاسة الأوتوبيوغرافية رغبة داخلية في تدوين السيرة الشخصية، أي رغبة فطرية في الخلود لدى من يشعرون بالتميّز والتفرّد تدفعهم إلى محاولة نحت أسمائهم في ذاكرة الأدب والتاريخ حتّى لا تنسى إنجازاتهم وشخصياتهم التي تستحقّ البقاء، لذلك نجدهم يقدمون على كتابة سيرهم الذاتية.
يذهب سلامة موسى في مقدّمة كتابه "تربية سلامة موسى" إلى هذا الرأي معتبرًا الحديث عن النفس جبلة في الإنسان الذي يكون مطبوعًا مبدئيًا على تعاطي هذا النوع من النشاط الكلامي الذي يدور على الخوض في أحوال الذات، ونزعاتها، وخصوصياتها ([footnoteRef:135]). [135: -سلامة موسى: تربية سلامة موسى، ص1.] 

2-الإحساس بدنو الأجل:
يؤكّد محمد الباردي من خلال الجدول ([footnoteRef:136]) الآتي أنّ القاعدة العامة تقول إنّ كاتب السيرة الذاتية لا يكتب عادة نصّه السير ذاتي إلّا في آخر حياته أو في منتصفها. [136: -محمد الباردي: عندما تتكلم الذات السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص61.] 

	المؤلف
	تاريخ الولادة
	تاريخ تأليف السيرة الذاتية
	عمره عند إنجاز السيرة الذاتية

	طه حسين
	1889
	1929
	40 عاما

	عباس محمود العقاد
	1889
	1947-1964
	كتب الفصل الأول وعمره يناهز 58 سنة

	إبراهيم عبد القادر المازني
	1889
	1941
	تجاوز الخمسين بقليل

	أحمد أمين
	1886
	1952
	66 عاما

	ميخائيل نعيمة
	1889
	1959
	70 عاما

	رفعت السعيد
	1932
	1999
	67 عاما

	فدوى طوقان
	1917
	1989
	72 عاما

	عبد الله الطوخي
	1930
	1995
	65 عاما

	محمد العروسي المطوي
	1920
	1991
	71 عاما

	محمد شكري
	1935
	1980
	45 عاما

	نوال السعداوي
	1937
	2000
	63 عاما

	عبد الرحمان بدوي
	1917
	2000
	83 عاما

	إدوارد سعيد
	1935
	1998
	63 عاما

	سهيل إدريس
	1925
	2002
	77 عاما

	حنا مينة
	1924
	1975 (بقايا صور)
	51 عاما

	عبد القادر الجنابي
	1944
	1995
	51 عاما


إنّ التقدّم بالسن باعث مهم على صياغة مسيرة الحياة في بدايات نشأة الفن، وهذههي القاعدة العامة، فأكثر من 62 % من كتاب السير الذاتية العربية أصدروا مؤلّفاتهم في بداية الشيخوخة أو نهايتها و02 % من هؤلاء الكتاب دوّنوا سيرهم الذاتية في أواسط العمر، ونستنتج من ذلك أنّ هاجس الإحساس بوطأة الزمن وبداية الشعور بقرب الأجل يقف وراء الكتابة الأوتوبيوغرافية العربية بشكل أساسي ([footnoteRef:137])، ولأنّ لكل قاعدة عامة شواذ، كذلك نقرأ من الجدول السابق أنّ كلا من طه حسين ومحمد شكري شذا إلى حدّ ما عن المعهود، فكان الناتج أن "أيام" طه حسين لم تعتبر مجرد كتاب مؤسس للسيرة الذاتية بما فيه من تميّز وما أثاره من جدل. [137: - الباردي: عندما تتكلم الذات السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص 62.] 

إذا كان الجيل الأوّل من كتاب السيرة الذاتية يعكف على رصد تجربته في الحياة كآخر شيء يفكّر فيه، فإنّ من جاء بعدهم جيل يبدأ المؤلّف منهم بتدوين حياته مبرزًا تنبيه إستراتيجية ما في العيش، أو تمرّده الصارخ، أو مواكبته الأحداث والمواقف، محاولًا في ذلك إعطاء معنى لوجوده وحياته.
وهو ما فعله أيضًا مولود فرعون رغم انتمائه إلى الجيل الأوّل والذي قدّم لسيرته الذاتية "نجل الفقير" باقتباس من كلام أنطون تشيخوف والمتضمّن: «سوف نعمل لغيرنا حتّى نبلغ الشيخوخة، وعندما تحين ساعتنا سنموت دون جلبة، وسنقول في العالم الآخر إنّنا تأمّلنا وبكينا، وعشنا سنوات من المرارة طويلة، وسيشملنا الله برحمته...»([footnoteRef:138]).   [138: -مولود فرعون: نجل الفقير، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د ط، د ت، ص7.] 

أمّا إذا رجعنا إلى الأصل في اعتبار هاجس الموت الذي يشعر به من تقدّمت به السنّ باعثًا على الإقبال على تدوين السيرة الذاتية نذكر أنموذجًا عن ذلك ممثّلًا في نوال السعداوي التي شرعت في كتابة أوراق حياتها بعد أن شعرت بالخوف من الموت إذ تقول: «بدأت أكتب سيرتي الذاتية منذ غادرت الوطن، التهديد بالموت جعل حياتي هامة تستحقّ الكتابة، حياتي تزداد قيمة بالاقتراب من الموت، لا شيء مثل الكتابة» ([footnoteRef:139]). [139: -نوال السعداوي: أوراقي حياتي، ج2، دار الآداب، 2000، ص7.] 

إن دفع شبح الموت يأخذ سبيلًا واحدًا لدى المتميّزين في حياتهم ألا وهو تأكيد الذات، وذلك دفعًا لإحساس قرب النهاية عندهم، والمبدع منهم عندما يخطط لكتابة ذاته وتخليد سيرتها «يحسّ أنّه يخطّط من أجل ذاكرة مقبلة وقراء محتملين: تخطيط للفوز بعمر إضافي يتجاوز به زمنه البيولوجي، ويضمن له في المستقبل تأثيرًا يظنّه مؤكّدًا» ([footnoteRef:140]). [140: -علي جعفر العلاق: الشعر والتلقي، دار الشروق، الأردن، ط1، 1997، ص216.] 

وهذا ما خطّط له إدوارد سعيد في نصّه "خارج المكان"، «فقد كتب هذا الكتاب في "حياض الموت"...»([footnoteRef:141])، وكان الدافع وراء تدوين سيرته الذاتية هو المرض الذي أصابه وغيّر كثيرًا من سيرة حياته، وجعله تحت وطأة ترقّب الموت الوشيك، يقول إدوارد سعيد مقدّمًا كتابه: «هذا الكتاب هو سجل لعالم مفقود أو منسيّ. منذ عدّة سنوات، تلقيّت تشخيصًا طبّيًا بدا مبرمًا فشعرت بأهمّية أن أخلّف سيرة ذاتية عن حيايتي في العالم العربي. لقد لعبت ذاكرتي دورًا حاسمًا في تمكيني من المقاومة خلال فترات المرض والعلاج والقلق والموهنة، ففي كل يوم تقريبًا، وأيضًا فيما أنا أؤلّف نصوصًا أخرى، كانت مواعيدي مع هذه المخطوطة تمدّني بتماسك وانضباط ممتعين ومتطلّبين معًا» ([footnoteRef:142]). [141: - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، السيرة الذاتية في الأدب العربي، ص63.]  [142: - إدوارد سعيد: خارج المكان، دار الآداب، د ط، 2000، ص19.] 

ويضيف عصام العسل أنّ المرض ليس وحده ما دفع بمؤلّف من طراز إدوارد سعيد إلى التفكير قفي كتابه سيرته الذاتية، وإنّما حياة هذا المفكّر الحافلة بالنشاطات والاهتمامات العلمية جديرة بأن تخلّد ليستمر تأثيرها مستقبلًا ([footnoteRef:143]). [143: -عصام العسل: فن الكتابة السيرة الذاتية، ص37.] 

لقد قدّم الباحث ديديي أنزيو (Anzieu Didier) تحليلًا أكثر عمقًا لهذا الدافع مؤكّدًا أنّ العمل الإبداعي هو رعب ضدّ الموت ورغبة في الأبدية، فهو يحتمي بواسطة النرجسية ضد الموت ويميّز ويعلي من ذاته بين الآخرين ([footnoteRef:144]). [144: - Anzieu Didier : crée, détruire, paris, du nord, 1996, p36-37. 
نقلا عن: لطيفة البصير: البعد النرجسي في السيرة الذاتية: النسائية، مجلة مقاربات، المجلد 2، ع 4، 2009، ص07.] 

كذلك شأن أحمد أمين الذي ما فتئ يصف الخطوات التي حققت له النجاح وأدّت به إلى الوصول، وغايته بسيرته هاته أن يصف الطريق الذي أوصله وهو القائل: «وكنت وصرت، وكنت وصرت، مما يطول شرحه، فما أكثر ما يفعل الزمان» ([footnoteRef:145])، يقول إحسان عباس: «وإدراكه لهذا الفرق بين "كان" و"صار" هو الذي دفعه بقوة لكتابة سيرته الذاتية» ([footnoteRef:146]). [145: -أحمد أمين: حياتي، ص344.]  [146: -إحسان عباس: فن السيرة، ص147.] 

ويذهب عبد المحسن طه بدر إلى أبعد من هذا في تفسير هذا الدافع إذ يعتبر إرسال التجربة الخاصة إلى المتلقّي بما فيها من معاناة ونجاحات غريزة إنسانية قديمة حيث يقول: «يقف الباحثون على أنّ حاجة الإنسان إلى رواية الأحداث التي تقع له، ودفع الآخرين إلى مشاركته والتجاوب معه فيما شعر به، وهو يعيش حياته من ألم ولذّة، غريزة إنسانية عريقة في القدم، وربّما رجعت في قدمها إلى العصور التي استطاع فيها الإنسان نقل تجاربه إلى رفاقه بالإشارة والصوت أوّلًا ثمّ باللّغة» ([footnoteRef:147]). [147: -عبد المحسن طه بدر: تطوّر الرواية العربية الحديثة في مصر (1870-1938)، دار المعارف، القاهرة، ط4، د ت، ص193.] 

إنّ تتويج رحلة العمروما فيها من تجارب وخبرات نقل خلاصتها إلى الآخرين بهدف إفادة المتلقّي ودفعه إلى النجاح مهما كانت العراقيل، أو بهدف إبراز التميّز والتمدّح بالذات والإعجاب بانتصارها ونجاحها، أو بهدف آخر، يبقى من أهم البواعث على استرجاع مسيرة الحياة الخاصة لكثير من المبدعين.
4-الردّ على آراء جدالية تعرّض لها المؤلّف:
يؤسس بعض كتاب الروايات السير ذاتية مؤلّفاتهم للتأكيد على رأي ما تبناه صاحبه وآمن بصحّته فصار يتعلّق بمسيرة حياته بأكملها، كما أنّ قناعة المؤلّف بموقف معين تجاه قضايا المجتمع السياسية أو الوجود تدفعه إلى ترجمتها من خلال سيرته الشخصية، وكذلك إذا تعلّق الأمر بالرد المباشر أو غير المباشر على آراء جدالية تعرّض لها الكاتب في إطار حياته الفكرية أو الثقافية أو السياسية، ويتأكّد هذا الباعث على تسجيل هذه المادة كمكوّن سير ذاتي إذا شعر صاحب السيرة «بوقع الزمن الذي يهدّده ويعرّض مشروعه للتبدّد والتلاشي في مرحلة، ما من مراحل الحياة» ([footnoteRef:148])، وبالتالي تغدو الأوتوبيوغرافيا شكلًا أدبيًا قادرًا على إستيعاب «أجوبة نهائية حاسمة على أسئلة طرحت على المؤلّف أو طرحت على المجتمع ولم يجد الفضاء الملائم للإجابة عنها» ([footnoteRef:149]). [148: -محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص69.]  [149: -المرجع نفسه، ص69.] 

لا نستغرب إذا بعض السير الذاتية التي أضحت فضاء لحسم مواقف المؤلّف المختلفة إزّاء قضايا ثقافية وفلسفية واجتماعية عايشها وكان له رأي فيها، ومن مثل ما نقرأه في سيرة العقاد الذاتية، والتي يقدّمها على أنّها ستعرض الجانب الأوّل من حياته وهو عباس العقاد الإنسان وأمّا الجانب الثاني فيقول فيه المؤلّف: «والجانب الثاني: حياتي الأدبية والسياسية والاجتماعية المتّصلة بمن حولي من الناس أو بالأحداث التي مرّت بي وعشت معها وخضت بسببها عدة معارك قلمية وكانت صناعة القلم أبرز ما فيها أو بعبارة أخرى حياة قلمي الذي عاش معي وعشت معه منذ بدأت أكتب في الصحف السياسية والأدبية وأنا في السادسة عشر حتّى الآن» ([footnoteRef:150]). [150: -عباس محمود العقاد: أنا، ص7.] 

إنّ عرض المواقف والآراء تجاه قضايا معيشة والردّ على آراء جدالية ومعارك قلمية خاضها مؤلّف السيرة الذاتية يعتبر دافعًا من الدوافع الخارجية التي تنأى بالسيرة الذاتية كنص أدبي عن المستوى الفنّي الذي يفترض أن يتوفّر في هذا العمل الإبداعي، ذلك أنّ هيمنة النزعة النحليلية وتغليب لغة الفكر والعقل يكون على حساب الذات والوجدان، ورغم أنّ النقّاد اعتبروا كتاب "أنا" أقرب نصوص العقاد إلى الأوتوبيوغرافيا إلّا أنّه «من الصعب أن نعتبر هذا الكتاب سيرة ذاتية بالمعنى الاصطلاحي للكلمة لأنّه يقتصر على وجه واحد من وجوه شخصيّة صاحبه وهو وجه عام وليس وجهًا خاصًّا فهو بالتالي ليس قصّة حياة شخصية فينتفي السرد الذي يميّز القصّة مهما كان نوعها» ([footnoteRef:151]). [151: - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 28.] 

5-التمرّد على الأعراف وكسر القيود الاجتماعية:
هذا الدافع من أقوى بواعث الكتابة الأوتوبيوغرافية النسائية على وجه الخصوص، فلطالما شعرت المرأة العربية بالاضطهاد والتعسّف والظلم، فثمّة مجموعة من النساء اللّائي استحدثن نظرة الاحتقار مع المجتمع على إمضاء روايات مادّتها الأولى وهي الحياة الخاصة، والتي تجسّدها فيها الأنثى كأنموذج للبطولة، من خلال الشخصية الرئيسة، فظهرت المرأة شخصية نامية عميقة من خلال حضور أو غياب طفولتها مرورًا بمراهقتها، ووعيها، وغربتها، وصدمتها، وفشلها، إلى لحظة التنوير التي تبلغ فيها الأنثى أوج درجات القوة والانتصار أين تعلن تمرّدها على بعض الأعراف والقيود الاجتماعية التي كبّلتها في وقت ما من حياتها وهي بذلك تحصل على الدافع الذي يرسم طريق كتابة سيرتها الذاتية.
إنّنا نكتشف هذا الدافع ونحن نقرأ عديد الروايات السير ذاتية النسوية الحديثة وقد صرّحت بعض المؤلّفات بذلك في المقدّمة مثل نبوية موسى التي تعتبر سيرتها «تاريخًا لما تكبّدته من مشاق، وما شعرت به أحيانًا من اغتباط إن كان في ذلك التاريخ معنى للاغتباط» ([footnoteRef:152])، إنّ حاجة نبوية موسى إلى تبريء نفسها، وإعادة الحقيقة إلى نصابها، هي التي دفعتها إلى كتابة "تاريخ بقلمي"، فهي قد واجهت كثيرًا من النكبات والاتّهامات والاضطهاد من أجهزة وزارة التعليم وكبار المسؤولين، وكذا فصلها من الخدمة، وإغلاق مدارسها ومجلّتها واعتقالها ومحاكمتها، بل نجد الدافع الحقيقي لتدوين سيرتها الذاتية هو الثأر من أعدائها، فنبوية تحرص على الانتقام من كل من دبّر لها المكائد وحاك لها الدسائس للتخلّص منها، كاتّهامها بالفساد الأخلاقي من طرف البعض ([footnoteRef:153])، فكتبت تقول: «كرّر مدير التعليم تدبيره ثمّ فشل لأنّ سعادة المدير تمسك بألّا جدال مع فتاة كاملة، ورأى مسألة الكمال والحشمة حالت بينه وبين الانتقام مني» ([footnoteRef:154])، ويتجلّى من خلال كلام الكاتبة نظرة الدونية التي كان ينظر بها غيرها إليها، وبسبب ذلك تولّدت لديها روح الانتقام إذ تقول: «أخذ المدير ينتقم منّي، وأخذت أنا الأخرى أبحث في وسائل لأنتقم بها لنفسي» ([footnoteRef:155])، وقد كانت أهم وسائل هذا الانتقام والنهوض لرفع الظلم والتعسّف عنها هي الكتابة «التي كانت نبوية موسى تحرص من خلالها على تصعيد المأساة الرأي العام عن طريق نشرها في الصحافة»([footnoteRef:156])، وسرعان ما تحوّل دافع الأدبية إلى كتابة قصّة حياتها، دافعًا إلى القراءة من طرف المتلقّين التي زادت رغبتهم في الإطّلاع على هذا الانتقام ومن ذلك حدث التوافق بين دافعي "الكتابة" و"القراءة" وهما العمليتان اللتان لا تقوم بغيرهما قيمة حقيقية للسيرة الذاتية» ([footnoteRef:157]).  [152: -نبوية موسى: تاريخي بقلمي، القاهرة، ملتقى المرأة، ط3، 1999، ص21.]  [153: -أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، الدار البيضاء، ط1، 2005، ص118.]  [154: -نبوية موسى: تاريخي بقلمي، ص170.]  [155: -المصدر نفسه، ص179.]  [156: -أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، ص119.]  [157: -المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

وإذا ابتعدنا بعض الشيء زمنيًا عن هذا الأنموذج لا نجد الأنثى العربية أحسن حالًا إذ هي دائمة الصراع مع المجتمع الذكوري، كما هو الحال في رواية سيرة ذاتية بعنوان "خواطر امرأة لا تعرف العشق" لأسماء معيكل ([footnoteRef:158]*)، التي بدت مدفوعة إلى كتابة نصّها من شعورها الطافح بمرارة خيانة الرجل، وصراعها المرير مع الجنس الآخر، يقول الطاهر الهمامي على سبيل التقديم لهذا النص: «لكن هذا النص... يدور على فكرة ويحمل رسالة ويعبّر عن رؤية، ومناط هذه الفكرة اجتماعي، مجتمعي... أمّأ الفكرة الأم التي استقطبت كل شيء من هذا المركّب الروائي، فمدارها على إدانة المجتمع الذكوري والرجل الخوان "بالطبع"... ومن هنا كان سلوك سارة سعيد (الشخصية الرئيسة) السلوك الذي انتصرت فيه لما اعتقدت أنّه الواجب والجادة عبر الصراع المرير الكبير الذي ظلّ يخضعها...» ([footnoteRef:159]). [158: *-؟؟؟]  [159: -أسماء أحمد معيكل: خواطر امرأة لا تعرف العشق، الأطلس للنشر، ط1، أفريل 2009، ص8.] 

أمّا في نص آخر فتكتب امرأة رواية "الطوفان" لتترجم صراعها المرير مع الرجل الذي دمّر حياتها ونغّص عيشها بتطليقها ولفظها إلى الشارع كما لو كانت غيار غير صالحة للاستعمال ([footnoteRef:160]). [160: -محمد الداهي: الحقيقة الملتبسة، قراءة في أشكال الكتابة عن الذات، ص94.] 

إنّها رشيدة اليعقوبي التي تكشف عن الخلفيات والبواعث التي دفعتها للكتابة عن ذاتها باعتراف وبوح كبيرين إذ تقول «كنت بين الفينة والأخرى، أعبّر عن ذاتي في اليوميات، أنعزل في مكان محجوب عن الأنظار لعلّه تنشر بعد، وهي رواية تعرض، وعيناي مغلقتان، سنوات النزاع وخلافي مع الرجل الذي دمّرني، لقد كانت هذه الرواية نتيجة النهج الذي سارت عليه، تمهيدًا عن صرختي المدوّية وللكتابة عن حياتي الصاخبة» ([footnoteRef:161]). [161: -Rachida yacoubi : ma vie, mo, cri, opcit, p164.
https://www.amazon:fr/vie-mon-cri.20novembre2003.] 

إنّ هذه الساردة المغربية تنعت حياتها بالصخب لأنّها تنضج ألمًا وحسرة وفوضى، وهي بذلك ومن منطلق امرأة عانت نمن تعسّف الرجل وقسوته تصرّح بأنّ كتابتها صرخة مدوّية احتجاجًا على ما تعرّضت له من إهانة وتهميش وتحرّش جنسي، ورغبة في لفت الانتباه إلى الوضعية المأساوية للمرأة المطلّقة التي غالبًا ما تكون ضحيّة للتأويلات المغرضة والأفكار المسبقة، ولقد استطاعت بفضل الكتابة السير ذاتية أن تعيد الاعتبار إلى ذاتها وتضفي الشرعية على حياتها، وتسترجع بصيصًا من الأمل لمقاومة ظروف الدهر وتقلّباته، وتعتزّ بأم البؤس التي حافظت فيها على كرامتها وأخلصت لضميرها وأمومتها ([footnoteRef:162]). [162: -محمد الداهي: الحقيقة الملتبسة، ص95.] 

إنّ الأنثى المبدعة سواء أكانت تعاني تعسّفات المجتمع ومحيط العمل أم قهر العشق وخيانة الرجل أم تهميش الزوج أم غير ذلك من أنواع الاضطهاد والظلم فإنها لاذت إلى قلمها لتستنطق تفاصيل حياتها، معلنة رفضها وتمرّدها على هذه القيود الاجتماعية المزيّفة الجائرة.
إنّنا إذا قسّمنا دوافع المؤلّفين لسيرهم الذاتية بتصنيف جورج ماي لبواعث الكتابة الأوتوبيوغرافية نجدها لا تخرج عن الطائفتين اللتين حدّدهما؛ أي الدوافع العقلية والدوافع العاطفية:
أ-الدوافع العقلية:
أ-1-التبرير:
ما عرف به ماي التبرير من المقاصد هو: «حاجة المرء للكتابة ليبرّر على رؤوس الملأ ما كان أتاه من أفعال أو صدع به من آراء، ويكون شعور المرء بهذه الحاجة أكثر إيلامًا وأشدّ إلحاحًا على وجه الخصوص إن ذهب في ظنّه أنّ الناس قد افتروا عليه» ([footnoteRef:163]). [163: -المرجع نفسه، ص48.] 

بهذا المقصد التبريري كتبت نبوية موسى سيرتها، فلقد كانت بحاجة إلى تبرئة نفسها من الاتهامات التي نسبت إليها والتي كانت أشدّها إيلامًا تهمة الفساد الأخلاقي، وغيرها من المكائد والدسائس التي حاولت المؤلّفة تبريرها لشعورها بافتراء غيرها عليها، وسوء ظن الناس بها.
إنّ هذه النزعة إلى تبرئة الذات وتبرير أفعالها تقف وراء أغلب السير الذاتية العربية الحديثة، وعلى رأسها "الايام" فرغم ما نجده في هذا النص التأسيسي-كما سبق الذكر-من نرجسية واعتداد بالنفس، فإنّها تنفلت من الكاتب في بعض الأحيان ليتحوّل إلى استشارة القرائ بطفولته القاسية ليستدر عطفه، وهو بذلك يؤكّد أنّ الحياة التي عاشها على صعوبتها تستحقّ أن تسرد وإن تقرأ، ولكن طه حسين كان مدفوعًا إلى كل هذا التنوّع في المشاعر، وتقلّبات المزاج بما تركته ثورة غيره على كتابة "في الشعر الجاهلي" لذلك «... نقرأ كتاب الأيام على أنّه من قبيل تصفية الحساب من أولئك الذين رفضوا أفكاره الواردة في كتابه عن الشعر الجاهلي وأثاروا تلك الفتنة الفكرية التي طرحت قضية تأليف هذا الكتاب على المحكمة». ([footnoteRef:164]) ونص "الأيام" يغص بالمقاطع السردية التي تشرع لمثل هذه القراءة لدوافع الكتابة عند صاحب الكتاب، لذلك نجده بطريقة أو بأخرى يبرّئ نفسه من كل التهم التي نسبت إليه ([footnoteRef:165]) مبرّرا لفكره وتوجّهه معلّقًا الذنب على البيئة العلمية وجهلها وقصور مناهج التعليم وفساد الحياة. [164: - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 77.]  [165: - المرجع نفسه، ص78.] 

ولا يقتصر دافع طه حسين في تأليف سيرته الذاتية على التبرير والدفاع عن النفس، بل تجتمع جملة من الدوافع النفسية والعقلية لتصنع هذا العمل المتميّز.
إنّ وراء كل محاولة لتبرئ النفس تبرير لأعمالها، هذا من أقوى دوافع المؤلّفين العرب إلى تدوين سير ذواتهم كما فعل إدوارد سعيد في "خارج المكان" لما اقترن تبريره بالنزعة الاعترافية، وكذا رفعت السعيد "مجرد ذكريات" والتي غابت فيها روح الاعتراف، واقترن التبرير عنده بالشهادة ([footnoteRef:166]). [166: - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 87-88.] 

أ-2-الشهادة:
من ضمن مقاصد الدوافع العقلية الذي وضّحه جورج ماي بقوله: «ما يصرّح به كثير من كتاب السير الذاتية من شعور بضرورة الهمل بوجه من الوجوه على ألّا يزول بزوالهم ما كانوا عليه لسبب أو لآخر شاهدين مقرّبين» ([footnoteRef:167]). [167: -جورج ماي: السيرة الذاتية، ص50.] 

إنّنا نقرأ سيرًا ذاتية هدف أصحابها أن يتركوا شهادة للتاريخ والأمّة يؤكّدون من خلالها حرصهم على استمرارية مبدأ أو قضية ما أرادوا لها التخليد في التاريخ، كما قد تكون شهادة على عصر بعينه أو حدث ما أو حتّى شهادة كانت خلاصة وقوع الكاتب في التضليل والخطأ، وأراد تجنيب غيره من الأجيال الوقوع في مثل ما وقع فيه، ونذكر مثالًا على ذلك ما دفع عبد الله الطوخي في كتابه "سنين الحب والسجن" إلى البحث عن معنى وقيمة الحرية، التي لم يعرف قيمتها إلّا عندما دخل السجن الذي يعترف بفضله لأنّه أعطاه فرصة للوقوف مع نفسه محاسبًا وممحصًا لقراراتها، لذلك فكّر المؤلّف أن يطلق سيرته الذاتية ليظهر حقيقة ما وقع فيه من تضليل ويكشف عن عبث التنظيمات المختلفة التي كان ينتمي إليها، والتي أدرك أنّها متعصّبة وأنّه بسببها أوقع نفسه في حماقات التطرّف، والانقياد الاعمى، ولم يكتف الكاتب بذلك بل حلّل هذه التنظيمات في طريقتها وغاياتها ومقاصدها([footnoteRef:168])، في شهادة اعترافية يقدّمها للقارئ ليصل في النهاية إلى الإقرار بأنّ «معركته ليست مع الحكومة التي حبسته، ولكن مع هؤلاء الذين ظلّلوه وعبثوا به وبغيره، لتكوين خلاصة قراره "هو أن يكون قراري وموقفي في أي موضوع، أو أي مشكلة نابعًا من فكري وقناعتي الذاتية الشخصية، وليس ترديدًا لرأي الآخرين"» ([footnoteRef:169]). [168: -شعبان عبد الحكيم: السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، رؤية نقدية، دار العلم للنشر والتوزيع، كفر الشيخ، ط1، 2008، ص98.]  [169: -المرجع نفسه، ص99.] 

إنّ الدافع العقلي بغرض الشهادة جرّ كثيرًا من المؤلّفين لغرض سير حياتهم التي أرادوها عبرة أو مشعلًا لإنارة الطريق أو شهادة للتاريخ، وأمثلة ذلك عديدة منها رواية "نجل الفقير" لمولود فرعون التي تروي حكاية الطفل فورولو ومعاناته كما أطفال الجزائر أيام الاستعمار من فقر والبؤس والحرمان، ولكن الإرادة والإيمان بالمستقبل المشرق تحقق كل الطموحات المشروعة، وهكذا أراد هذا الأديب أن يترك في خضم ذلك الحديث رسالة للتاريخ هي شهادة حية عن الزمن الصعب والحياة القاسية والحق المغتصب لشعب فقير على أرض سليبة، في حقبة من أحلك الحقب التي عاشها وطنه الجزائر، فيقول مولود فرعون: «عندما يقال بشأنك كل شيء يا فورلو، فقد تكون فارقت الحياة لأنّ الحياة ليست حتمًا بالطويلة، فهل سيدري أبناؤك وأحفادك أنّك قد تألّمت؟ أجل يحسن أن يعلموا ذلك، لكنّهم أيضًا، سيتألّمون ويحبّون ويقاومون، فما هي يا ترى العبرة التي يحسن تلقينهم إياها...» ([footnoteRef:170]).  [170: -مولود فرعون: نجل الفقير، ص110.] 

ب-الدوافع العاطفية:
إنّها عند جورج ماي تشمل صنفين: «صنفًا يتّصل بشعور الكاتب بمرور الزمن وقوامه التلذّذ بالتذكار أو الجزع من المستقبل، وصنفا يتّصل بالحاجة إلى العثور على معنى الحياة المنقضية أو استعادته ونقصد بذلك اتّجاه الحياة ودلالتها معا» ([footnoteRef:171]). [171: -جورج ماي: السيرة الذاتية، ص48.] 

ب-1-التلذّذ بتذكار الماضي:
هذا دافع تشترك فيه كل الأعمال السير ذاتية لأنّ التذكّر قوامها جميعًا، فالكاتب باستحضاره الذكريات الماضية يجد متعة يصعب تفسيرها؛ لأنّ الذاكرة مثلما تسترجع الجميل والمفرح من الأحداث تعرض المشاعر الحزينة والمؤلمة أيضًا.
يقول محمد الباردي: «إنّ في فعل الكتابة في هذا الجنس الأدبي هو فعل استحضاره للذكريات واستعادة لماضٍ بعيد وهو فعل عسير ولكنه يبعث ضربًا من اللذّة الفنّية لا يتوفّر في مجالات إبداعية أخرى» ([footnoteRef:172])، ويضيف الناقد أنّ في هذه اللّذة الفنية يجدها المؤلفون في فعل الكتابة إجمالًا، ولكنها في كتابة السيرة الذاتية تبلغ أقصاها ([footnoteRef:173]). [172: -محمد الباردي: عندما تتكلّم الذات، ص69.]  [173: -المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

ولقد وردت دلالة "اللذة الفنّية الناتجة عن استحضار الذكريات" بمصطلح آخر هو "الانتشاء التذكري" نظرًا لما تتركه عملية التذكّر من نشوة لدى الكاتب الذي قد نقف أمام عملية استرجاعه للذكريات عوائق كثيرة منها المسافات الزمنية الواسعة التي تفصل حاضره عن ماضيه والتي قد تؤثّر في شفافية الانتشاء التذكري، لذلك تنبّه بعض المترجمين لذواتهم إلى فعالية ما أسماه العقاد بــ "الذاكرة اللاإرادية" التي تلغي المسافة الزمنية الفاصلة بين زمن الذكرى وحاضر استرجاعها فتطفو الذكرى على سطح الوعي بصورة غالبًا ما تكون غير منتظرة، وفي هذه الحالة يمكن أن نتحدّث عن انتشاء حقيقي ([footnoteRef:174]).  [174: -جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص474.] 

إنّ هذا الدافع العاطفي هو ما ذكره ميخائيل نعيمة أيضًا في مقدمة سيرته الذاتية "سبعون" مشيرًا إلى أنّ المؤلّف إذ ينكبّ على كتابة سيرته الذاتية، يستعيد ذكريات حياته الماضية فيكون «كمن يعيش عمره مرّتين» ([footnoteRef:175]) مرّة عيشًا حقيقيًا ومرة عيشًا ورقيًا من خلال استعادته بواسطة التذكّر، لذلك وصف نعيمة هذا الدافع بكونه مبرّرًا "محض أناني" ([footnoteRef:176]) وهو ما يفسّر تميّز هذا المؤلّف في سيرته التي لم يلجأ فيها إلى السرد والتاريخ بقدر ما اعتمد على تصوير وتجسيد أفكاره وقد ذهب بعض النقاد إلى القول بتفرّد سيرة ميخائيل نعيمة في الدافع الروحي الشفاف، والمتمّثل في بحث الكاتب عن ذاته وصلتها بالكون بها، والبحث عن الوجود، ومصير هذا الوجود، وقد اتّخذ من وقائع حياته وتجاربها وسيلة إلى هذا التأمّل والتفكير كان أداة لاستبطان الذات ([footnoteRef:177]).  [175: -ميخائيل نعيمة: سبعون، دار العلم للملايين، بيروت، ج1، ط3، 1987، ص12.]  [176: -المصدر نفسه، ص12.]  [177: -شعبان عبد الحكيم محمد: السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، رؤية نقدية، ص104-105. ] 

وأمّا أمثلة النصوص السير ذاتية التي عكست انتشاء أصحابها بالتذكّر وتلذّذهم باسترجاع الماضي الكاتب حنا مينة الذي يتعمّق في تحليل هذه الفكرة مبرزًا علاقته بالماضي ونشوته باستحضار الذكريات حيث يقول: «إنّ الماضي له قابلية حياة دائمة في حياتي، في ذاتي ينضج ويتصفّى ويشف كقطرات الماء الصافي ومع كل العمق الذي أعيش به الحاضر، وكل الحلم الذي يسبق المستقبل ويبني لي مستقبلًا أحياه، يندر أن أتناول مادتي إلّا من تلك القطرات، من ذلك الشيء الذي تخمّر وتكرّر وصار كحولًا قابلًا للاشتعال والتوهّج في نفسي ما عن تمسّه ومضة الاسترجاع الكبريتية» ([footnoteRef:178]). [178: -حنا مينة: بقايا صور: دار الآداب، د ط، 1990، ص57.] 

ليس أدلّ على سر هذه اللذّة الفنية الناتجة عن الحكي الاستيعادي الذي يعرض شريط الذاكرة مما فسر به حنا مينة هذه الظاهرة العقلية العاطفية النفسية الفنية، ولقد عبّر جورج ماي عن هذا الرجوع إلى الماضي بالفرار ذلك أنّ من يكتبون سيرهم الذاتية «وهبوا خيالًا مجنحًا بحيث يستطيعون الفرار إلى الماضي مؤقّتًا على الأقل، وغالبًا ما يكون هذا الفرار بالمعنى المخصوص الذي نقصده عند حديثنا عن أدب الفرار» ([footnoteRef:179]).  [179: -جورج ماي: السيرة الذاتية، ص57.] 

كما أنّ هذا النوع من التجربة الكتابية ينجح في سن متأخّرة بعدما يتفرّغون من مشاغل الحياة نوعًا ما، فالدافع العاطفي تقل فيه الدوافع الانفعالية التي تكون بغرض التبرير أو الرد على هجوم وغيرها، وإنّما يشعر المؤلّف أنّه يعيش حياته من جديد من خلال الكتابة لذلك غالبًا ما تكون السير الذاتية ذات الدوافع العاطفية طويلة وتنشر في أجزاء ([footnoteRef:180]). [180: -أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، ص124.] 


ب-2-عثور المرء على معنى لوجوده:
يكون المرء أحيانًا بحاجة إلى كتابة سيرته الذاتية ليثبت حضوره، وليؤكّد لنفسه قبل الآخرين أنّ وجوده مهم وله معنى وقيمة، لأنّه قد لا يشعر بهذا الوجود إلّا من خلال إنجاز عمل يقوم به في حياته، أو تفجير طاقاته الإبداعية في سرد ما تأمّل الوصول إليه، ومن هنا تتولّد الرغبة في الكتابة ([footnoteRef:181])، ومن مثل ذلك ما نجده عند فدوى طوقان التي ظلّت تؤخّر رجلًا قبل أن تقدم الأولى للكتابة عن نفسها، وهي تقول: «ظللت، طيلة عمري الأدبي، أحس بانكماش ونفور من الإجابة عن الأسئلة التي توجّه إليّ عن حياتي، والعوامل التي وجّهت هذه الحياة وأثّرت فيها... كنت أعرف السبب، سبب ذلك الانكماش والنفور من الإجابة على الأسلة، ذلك أنّني لم اكن يومًا براضية عن حياتي أو سعيدة بها، فشجرة حياتي لم تثمر إلّا القليل، وظلّت روحي تتوق إلى إنجازات أفضل وآفاق أرحب» ([footnoteRef:182]).  [181: - أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، ص 126.]  [182: -فدوى طوقان: رحلة جبلية، رحلة صعبة، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان، ط4، 1999، ص9.] 

لقد تولّد دافع الكتابة عند فدوى طوقان عندما عثرت على شيء ما في حياتها يعطي قيمة لوجودها بعدما طرحت السؤال: «لماذا أكتب هذا الكتاب الذي أكشف فيه بعض زوايا هذه الحياة التي لم أرض عنها أبدًا؟ بتواضع غير كاذب أقول إنّ هذه الحياة، على قلّة أثمارها، لم تخل من عنف الكفاح... كيف استطعت، في حدود ظروفي وقدراتي أن أتخطّى ما كان يستحيل تخطّيه لولا الإرادة والرغبة الحقيقية في السعي وراء الأفضل والأسن، ثمّ إصراري أن أعطي حياتي معنى وقيمة ممّا كان مخطّطًا لها» ([footnoteRef:183]).  [183: -المصدر نفسه، ص9.] 

إنّ أغلب التجارب المروية عن ذوات أصحابها تنكبّ بشكل أو بآخر على استحضار الطفولة والتنشئة الاجتماعية والعاطفية، ولكنّها بصفة خاصة تركّز على التحوّلات الحاسمة والمأساوية التي تعرّض لها صاحبها تلك التحوّلات التي غيّرت مسار حياته أو قلبتها رأسًا على عقب وتركت في نفسه أثرًا لا يمحي مهما حاول الكاتب أو تجاهله، لذلك نجد أنّ من أهم دوافع الكتابة السير ذاتية:
ج-التطهير:
وهو محاولة يقوم بها الكاتب للتخفيف من أعباء الآثار النفسية المتراكمة لديه، «وهو سلوك يشعر الإنسان بالراحة ويعمل على تصفية وجدانه من آثار الكتمان والخجل من مواجهة حقيقة الذات الباطنة» ([footnoteRef:184])، ويصف بعض الدارسين فعل التطهّر عبر كتابة السير الذاتية بأنّه نوع من المغامرة الداخلية الموجّهة إليهم وهو صفاء الذهن والانسجام فيما يتعلّق بأفعال الذات وعواطفها في مختلف لحظات مسارها ([footnoteRef:185]). [184: -جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص476.]  [185: -المرجع نفسه، ص476.] 

والرّاجح في عملية التطهير هي امتداد للتصوّر الكنيسي للتطهّر من الشوائب والأخطاء التي تعلق بالإنسان خلال حياته، كما أنّ فيه دعوى إلى التعرّي بالاعتراف الفاضح كما هو الشأن لدى الغربيين، وقد تسرّب هذا الفكر إلى الأدب إذ يلتجئ الكاتب إلى التخلّص من الأدران المعنوية عن طريق البوح بكل ما قارفه من ذنب أو خطيئة أو ما ارتكبه بحق الإنسانية أو الكون، وهو ما يقوم به كل من يشعر بالذنب عندما يجلس على كرسي الاعتراف أمام القسيس للظفر بصكوك الغفران التي ينالها لتحمل عنه أوزاره بعدما يدفع عن نفسه تأنيب الضمير، ويشعر بالراحة والطمأنينة ([footnoteRef:186]).  [186: -أحمد بن علي آل مريع: السيرة الذاتية، مقاربة الحد والمفهوم، ص156-157.] 

إنّ هذا الفكر من لدن المجتمعات الغربية التي تعيش في حضارتها المادية ألوانًا من الإباحية الغرائزية والتفكّك الأسري، وضعف الوازع الديني... وحين يأتي أحدهم ليكتب سيرته الذاتية، ويجلس مع نفسه يشعر بوخز الضمير وتأنيبه على كل ما فعله في أيامه الخالية، لذلك يتّجه دون شعور إلى تعرية ذاته للشمس ليتطهّر بأشعتها الحارقة اللاذعة من أدرانه المادية والمعنوية» ([footnoteRef:187]).  [187: -المرجع نفسه، ص157-158.] 

وعلى ذلك نجد التطهّر عند ميخائيل نعيمة ظاهرة تتداخل فيها الخلفية الدينية المسيحية لديه وخلفيات الكتابة السير ذاتية التي تجعل منها كتابة حميمية جدًا، لذلك اقترنت النشوة السير ذاتية عند هذا الكاتب بلذّة التعري مع جميع "الأسرار" و"الأوزار" ([footnoteRef:188])، يقول ميخائيل نعيمة يصف مدى كشف الإنسان لأسراره والاعتراف بأوزاره في سيرته حتّى يغدو «كأنّه البيت من الزجاج كل شيء فيه مكشوف للعيان إلّا ما كان منه أبعد أو أعمق من متناول أبصار الناس وأفكارهم فذلك وجود يبقى له بمثابة قدس من أقداسه لا يدخله أحد غيره» ([footnoteRef:189]). [188: - جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص 476.]  [189: - ميخائيل نعيمة: سبعون، ج1، ص12.] 

إنّ ميخائيل نعيمة وضع بصمته في تصوّره لفاعلية الكتابة السير ذاتية العربية بتنبيه لمقولة التطهّر والتي كان على وعي بأنّها مفهوم غريب عن العربي المسلم الذي قد لا يستسيغه كثيرًا لأنّ جلّ الكتابات الذاتية كما تعاطاها الكتاب العرب المسلمون كانت لا تخرج عن محور الإصلاح الاجتماعي بعيدًا عن قلب التجربة الوجودية الفردية في انغلاقها وتقوقعها على الذات المفردة ([footnoteRef:190]). [190: -جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص477. ] 

ومع ذلك لا ينتفي هذا الدافع من عديد النصوص السير ذاتية العربية الحديثة التي كان التطهير واحدًا من اهم دوافع الكتابة فيها، فهذا محمد شكري في كتابيه "الخبز الحافي" و"زمن الأخطاء" يحيل على الشهادة والاعتراف والتبرير، وقد غدت جميعها وسيلة إلى التطهير النفسي من ذنوب اقترفها وأخطاء عاشها، وظلم كبير عانى منه، ففي سيرته الذاتية "الخبز الحافي" يصوّر رحلته مهاجرًا من الريف إلى طنجة بحثًا عن الخبز الذي كان سبب قتل والده لأخيه الأصغر، يقول: «أخي يبكي يتلوّى ألمًا، يبكي الخبز، يصغرني أبكي معه، أراه يمشي إليه الجنون في عينيه ، يداه أخطبوط، لا أحد يقدر أن يمنعه، أستغيث في خيالي، وحش مجنون امنعوه يلوي اللعين عنقه بعنف، أخي يتلوّى، الدم يتدفّق من فمه، أهرب خارج بيتنا تاركًا إياه يسكت أمي باللكم والرفس» ([footnoteRef:191]). [191: -محمد شكري: الخبز الحافي، ص12.] 

إنّ ما عبّر عنه شكري في خياله وهو صغير، وما كنمه من مشاعر الفزع والرفض والسخط على والده يعبّر عنه كتابةً و"صراحة" في سيرته الذاتية فالكاتب يحاول أن يتطهّر من هذه الحادثة، وما تركته في نفسه من إحساس بالألم الكبير والمرارة التي لا توصف، إلى جانب الإحساس بالكره لوالده الذي تمنّى له الموت لأنّه عانى كثيرًا من ظلمه وقسوته فهو الذي حرمه من دخول المدرسة وألقى به للعمل في مقهى حافل بمدمني الخمر، والمخدّرات والشاذّين جنسيًا، حتى وجد نفسه مدفوعًا إلى الانحراف والتشرّد والإدمان على شرب الخمر والمخدّرات وتعلّم السرقة والتهريب وغيرها من العادات السيّئة جدًا.
كلّ ذلك جعل محمد شكري يقدّم اعترافات صريحة مخجلة في كثير من الأحيان لأنّه ينشد الوصول إلى تطهير نفسه التي تختزن حملًا ثقيلًا من الأعباء والأخطاء والمآسي.













مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
13
)









 (
المحاضرة رقم 
11
:
 المكوّن السير ذاتي في الرواية العربية الحديثة والمعاصرة 
)




















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر


مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
2
)
المحاضرة رقم 11: المكوّن السير ذاتي في الرواية العربية الحديثة والمعاصرة 
لقد صوّر جلّ المترجمين لذواتهم كاتب السير ذاتية تصويرهم الذي يسأل عن ممارسة نشاطه الكلامي وفق شروط وكفاءات لا يحق له-إن هو أراد أن يكون في مستوى المسؤولية الأدبية التي يتجشّمها-أن يحيد عنها، كيف لا، وقد اعتبرت الكتابة في السيرة الذاتية مغامرة من أخطر المغامرات وأشقّها احتمالًا على نفس كل مترجم لذاته، جاد في طلب معنى ذاته الأبقى والأعمق، ولعلّ الجرأة والأقدام هما من أولى المقوّمات الأخلاقية التي لا يتولّد بدونها المشروع السير ذاتي، فما تهيب أحمد أمين صورة من صور الأقدام، الذي لا يتراجع إزّاء الصعوبات المتربّصة بكلّ باحث عن حقيقة ذاته، شاعر في قرارة نفسه بأن هذا البحث هو في جوهره مواجهة الذات لذاتها.
إنّ الراجح لدى أغلب النقاد أنّ المكوّن السير ذاتي هو الفعل المؤسس للرواية العربية الحديثة وخاصة في نصوصها الريادية حيث نجد الكتاب يتّخذون من حيواتهم، كلّها أو نتفًا منها مرجعية للكتابة الروائية، في ظلّ غياب النموذج الروائي مكتمل يحتذون به، وسنذكر النماذج الأولى من الروايات العربية التي اتّخذت من المكوّن السير ذاتي مرجعية أساس في الكتابة فيما يأتي:
من الكتابات الأولى التي تظهر فيها الذات الفردية بوصفها الأساس لمادة النص، كتاب "حياتي"، «وقد تأثّر الأستاذ أحمد أمين بكتاب "الأيام" حين كتب سيرته... وليس سبب هذا التأثّر ما أحرزه كتاب الأيام من شهرة أدبية فحسب، بل هو في تلك النشأة الأزهرية المشابهة لنشأة صاحب الأيام، وفي العلاقة بين الأديبين، ففي "حياتي" يصف أحمد أمين صورة أزهرية أخرى، ويقف عند بعض العناصر التي وقف عندها طه حسين» ([footnoteRef:192]). [192: -إحسان عباس: فن السيرة، ص146.] 

إنّ حياة الأديبين تلتقي في نقاط تشابه كثيرة بدء بالدراسة في الكتاب ثم الالتحاق بالأزهر، وكذا العمل في الجامعة وغيرها، ومثال ذلك هو ما صرّح به أحمد أمين وهو يسرد مرحلة توظيفه في كلّية الآداب قائلًا: «ودقّ جرس التلفون... وإذا المتكلّم صديقي الدكتور طه حسين يطلب منّي مقابلته، وذهبت لمقابلته، فإذا هو يعرض عليّ أن أكون مدرّسًا بكلية الآداب، فتردّدت قليلًا ثمّ قبلت لنفوري من القضاء، وحبّي للتدريس» ([footnoteRef:193]). [193: -أحمد أمين: مطبعة لجنة التأليف، د ط، 1950، ص219.] 

وقد ظهر مدى تأثّر أحمد أمين بطه حسين في مواضع كثيرة من مؤلّفه، فكما وصف صاحب "الأيام" فقده لأخيه بتأثّر بالغ، فعل أيضًا صاحب "حياتي" عندما وقف على حادثة فقد مشابهة يصفها بتأثّر شديد أيضًا، وقد علّق إحسان عباس على ذلك قائلًا: «وربّما كان هذا من قبيل المصادفة والاتّفاق» ([footnoteRef:194]).  [194: -إحسان عباس: فن السيرة، ص147.] 

كما بدا أحمد أمين مجاريًا لطه حسين فيما تطرّق له من حديث عن ذاته ووصف لها إلى درجة تبلغ المقارنة أحيانًا، لأنّه عندما تحدّث مثلًا عن معاناته من ضعف البصر ذهب إلى أنّ متاعبه لابدّ أن تكون أخفّ من متاعب الأعمى.
وإن كنّا لسنا في موضع المقارنة بينهما، وإنّما للوصول إلى تأكيد حقيقة فنّية أو مقوّم نصّي جعل الكتابة السير ذاتية تتّخذ أوضح طريق أوضح شيء على يد مؤلّف "حياتي"؛ ذلك أنّ أحمد أمين وخافًا لطه حسين استعمل ضمير المتكلّم وهي علامة سير ذاتية اعتبرها بعض النقاد سابقة في مجال الكتابة عن الذات في العصر الحديث، بل وسعدوا بها أيضًا لأنّها تأكيد وتكريس لمبدأ الميثاق السير ذاتي الذي يجب أن يلحق بالنص وفضلًا عن هذه العلامة المضمونية، (استعمال ضمير المتكلم)، هناك علامة شكلية تؤكّد أكثر على الميثاق السير ذاتي المباشر لنص "حياتي" وهي مقدّمة لهذا المؤلّف وفيها يقول أحمد أمين: «كنت أخرجت هذا الكتاب كما قلت في الطبعة الأولى-وأنا خائف متردد للأسباب التي ذكرتها، وأحمد الله إذ تقبله القارئون قبولًا حسنًا مدحوا فيه ما يدلّ عليه من صراحة وصدق في الخير والشر والنعيم والبؤس» ([footnoteRef:195]). [195: -أحمد أمين: حياتي، دار الكتاب العربي، ط2، بيروت، 1971، ص51. ] 

ومن هنا نتساءل هل التصريح بالميثاق السير ذاتي المباشر ينجرّ عنه سيرة ذاتية مكتومة؟ بمعنى هل التصريح بضمير المتكلّم والاعتراف المسبق بأنّ النص عبارة عن أوتوبيوغرافيا يقتضي التكتّم وعدم الإفضاء عن النفس، أكثر ممّا يصرّح به من جوانب حياتية تأخذ شكل التعتيم الذي ينسحب على أغلب الذوات الإنسانية؟
لذلك يمكن أن نستنتج انّ النص الأوتوبيوغرافي إذا كان هدفه التأريخ والتوثيق لحقيقة معيّنة بانتصاراتها وانكساراتها بما في ذلك من بوح وصراحة، فإنّ القالب الروائي هو الأنسب إلى ذلك على الأقل في بداية نشوء هذا الجنس الأدبي الذي يتمحور حول الذات باعترافاتها وتعريها أمام الآخرين.
ومنه فنص "حياتي" لأحمد أمين إن كان حقّق جنس السيرة الذاتية في شكله، فإنّه ابتعد في مضمونه عن جوهر الأوتوبيوغرافيا بما تتيحه للذّات من ....
إنّ هذا الكلام لا يلغي ما في سيرة أحمد أمين الذاتية من أدبية حيث جاءت طريقة السرد المتّصل بالأحداث والوقائع والمواقف الناقلة لسيرة حياته وأطوار شخصيته هي أهمّ ما استعان به من أساليب الصياغة القصصية ([footnoteRef:196]).   [196: -يحيى إبراهيم عبد الدايم، الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص263. ] 

علينا ألّا ننسى أنّنا في السيرة الذاتية أمام فعل إبداعي لا يقتضي تحقيق نصّي بشروط محدّدة مسبقة بقدر ما يتطلّب تحقيق مستوى فنّي معيّن، وبلوغ الغاية الإبداعية المنشودة شكلًا ومضمونًا وخاصة إذا كان هذا المنجز الأدبي إبداعًا محوره الفرد ومرجعيته الذات بما فيها من خير وجمال. 
ونذكر في هذا المقام إلى جانب هذه الإرهاصات نماذج أخرى لا تقل أهمّية عنها كان لها بصمتها في وضع قدم ثابتة للرواية ذات المكون السري ذاتي لفن الأوتوبيوغرافيا في عالم الكتابة السردية العربية الحديثة، وهي: "أنا" و"حياة قلم" لعباس محمود العقاد حيث انتهج الكاتب الأسلوب التحليلي، التفسيري الذي عرف به في كتابة مقالاته.
إنّ أواخر الأربعينات من القرن الماضي فترة زمنية باتت تنضج بالإصدارات الروائية ذات المكون السير ذاتي التي بدأت تتّضح ملامحها أكثر فأكثر مع تراكم التجارب السردية وتنوّع قوالبها الفنية، ويذكر أنّ للصحافة العربية في تلك المرحلة دورًا مهمًا في التشجيع على تدوين الأدباء لحيواتهم في قوالب سردية روائية «سيما وأنّهم كانوا يمثّلون جيلًا رائدًا اوشكت حياته على الأقوال، فكان الحرص على الاستفادة من تجارب هؤلاء الأدباء والمفكّرين الأقداد هاجسًا تاريخيًا...» ([footnoteRef:197]).   [197: -جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ص362.] 

هذا ويذكر النقاد نماذج أخرى اعتبرت من إرهاصات هذا الفن في الأدب العربي الحديث، منها "قصة حياة" لإبراهيم عبد القادر المازني "سبعون" لميخائيل نعيمة، "قال الراوي" للشاعر المهجري إلياس فرحات، "حياة طبيب" لنجيب محفوظ، وأعمال توفيق الحكيم "زهرة العمر"، و"سجن العمر"، "يوميات نائب في الأرياف" و"عصفور من الشرق" و"قنديل أم هاشم" بما فيها من فصول من حياة يحيى حقي وغيرها.
لقد حجبت هذه المؤلفات وغيرها المرجعية الذاتية؛ لأنّ من يطلع على النتاج الأدبي النثري والقصصي بصفة خاصة في عصر النهضة الأدبية يدرك أنّ معظم القصص والروايات لا تخرج عن كونها تجارب عاشها كتابها، وظروفًا اجتماعية وسياسية عايشوها، ذلك انّ حداثة عهد تجربة الكتابة النثرية وصغر سنّها، دفع بالمؤلفين إلى استيقاء مادة الكتابة، والفكرة والحدث والشخصية من الواقع المعيش والتجربة الحقيقية، 
أمّا إذا أردنا تقييم هذه التجارب فإنّنا نقع في إشكال كبير يضطرّنا إلى تصنيف هذه المنجزات السير ذاتية لأنّ طبيعة هذا الجنس الأدبي كانت لم تحسم بعد، كما انّ من حاولوا تسجيل سيرهم الذاتية ليسوا أدباء فقط، بل منهم ايضًا كتّاب سياسيون (عبد الله الطوخي-رفعت السيد)، ومفكّرون (عبد الرحمان بدوي-إدوارد سعيد)، وشعراء أيضًا (فدوى الطوقان) وغيرهم من هنا كان فهمهم لتجربة الكتبة السير ذاتية ليس واحدًا كما أنّ أسلوبهم في بنائها وكتابتها لا يعكس تصوّرًا مشتركًا لحدود هذا الجنس الأدبي الحديث ([footnoteRef:198])، ولكن تقييمًا عامًا اشترك فيه أغلب النقاد-وقد سبقت الإشارة إلى ذلك-يقضي بأنّ «أنجح هذه السير الذاتية هي تلك التي كتبها روائيون وجعلوا منها كتابة روائية فكأن السيرة الذاتية بالنسبة إليهم هي شكل روائي يخرج بهم من موضوع عام ليدخل بهم موضوعًا خاصًا» ([footnoteRef:199]).  [198: - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 34.]  [199: -المرجع نفسه، ص34.] 

ونستنتج ممّا تقدّم أنّ هذه النصوص التأسيسية لفن السيرة الذاتية «... كانت متنوّعة في أساليبها، ومختلفة في طرقها، فلئن جمع بينها هدف واحد وهو الإحساس في لحظة من لحظات العمر بوطأة الزمن وبضرورة تسجيل مرحلة من مراحل الحياة تأكيدًا للذات وتتويجًا لرحلة العمر أو قولًا حاسمًا في بعض الآراء الجدالية، فإنّها لم تقدّم للّاحقين شكلًا نهائيًا واضح المعالم» ([footnoteRef:200]). [200: - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 30.] 

إن إرهاصات السيرة الذاتية لم تكن من حظ أدباء المشرق العربي وحدهم، ولكن لأدباء المغرب العربي بصمة واضحة ومهمة إذ لشكل المكون السير ذاتي الفعل المؤسس للرواية عمومًا ومثال ذلك: 
-في المغرب العربي:
للوقوف عند نماذج عديدة مثلت إرهاصات هذا الفن في هذا الطرف من الوطن العربي فسنستقر على وصفها إجمالًا. 
أ-في الجزائر:
إنّ البدايات الأولى للسيرة المغاربية تحكي مأساة الإنسان الذي يعيش ليل الاستعمار، وخاصّة في الجزائر حيث تكتسي السيرة الذاتية أهمّية خاصّة نظرا لما عرفته الجزائر من هيمنة عسكرية استبدادية فصلًا عن الهيمنة الثقافية الاستعمارية التعسّفية، إذ لم يدّخر الاحتلال الفرنسي جهدًا في اقتلاع جذور الانتماء الثقافي الأصلي، وطمس الهوية الجزائرية الحقيقية، وفي هذا الحال «يصعب علينا أن نطبق نظرية المثاقفة على الوضعية في الجزائر ذلك أنّ الثقافة الفرنسية سعت إلى استئصال منهجي وكلّي للثقافة الجزائرية.
إنّ الأعمال الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية تُضمّ إلى الكتابة العربية بفعل الروح الأصلية التي نجمعها مع الإنتاج الأدبي العربي، فضلًا عن الخلفية الثقافية الشعبية والمعاناة التي يشتركون فيها مع شعبهم وأمّتهم، ثمّ إنّ هؤلاء الأدباء عرفوا أحزان شعبهم وأفراحه معرفة المجرّب لا معرفة المتفرّج، فتفرّجت في أنفسهم ثورة تدفّقت أشكالًا أدبية مختلفة على رأسها الرواية التي شهدت ظروفًا صعبة واكبت ميلادها واستمرّت طيلة مسيرتها نحو التطوّر والنضج هذه الظروف تمثّلت خاصة في مرارة الواقع الاجتماعي الصعب المكبّل بقيود الاستعمار الذي أضحى الموضوع الأساس الذي يحيك حوله المبدعون رواياتهم وأشعارهم، لذلك من الطبيعي أن نجد الكتابة في هذه الحقبة من الزمن لم تحد عن هدف واحد ومشترك ألا وهو إنارة الوعي الاجتماعي وإشاعة أفكار التحرر والتخلّص من قيود الاستعمار البغيض، والسعي إلى تأكيد جذور الانتماء الحضاري للأمة وإثبات هوية الفرد في وطنه.
وانطلاقًا من أنّ السيرة الذاتية كظاهرة أدبية تشدّها أواصر قربى وطيدة بالرواية، فإنّ الكتابة السير ذاتية لم تكن بمنأى عن هذا الواقع، بل إنّ الاهتمام الكبير بالقضية الواحدة، والتفاعل مع الظرف المعيشي حاد بالنصوص الروائية الجديدة إلى الذات المتأثّرة والمتفاعلة مع هذا الوضع لإثبات مدى قدرة الفرد على التأثير والتغيير وزعزعة هذا الواقع، وهو ما كشف بوضوح عن قلق الكاتب الذي يعبّر باستمرار عن اختناقه مما يدور حوله من أحداث وما يعيشه من أوضاع، ومن ذلك انطلق المبدعون في أغلب الأعمال الروائية ويفكون الخناق المفروض حول الذات، فإحساسهم بالاختناق سببه إخفاق الفرد في إيجاد معنى للحياة سواء في ذاته أو بعيدًا عنها، وهذا ما «أدّى بالنزعة الذاتية إلى أن تكون أكثر حضورًا وبروزًا في معظم هذه النصوص الروائية» ([footnoteRef:201]).  [201: -عمار زعموش: السيرة الروائية و"مزاج مرهقة" لفضيلة الفاروق (مقال)، ص186.] 

إنّ هذه النتيجة نلمسها فعلًا في أغلب النصوص الروائية الأولى في الأدب الجزائري بوجه الخصوص، فهذه الأديبة الجزائرية فاطمة آيت منصور عمروش تكتب عن حياتها وعن المآسي التي عرفتها في كتابها "قصة حياتي" الذي ورغم تأليفه سنة 1946 لم ينشر إلّا بعد وقاتها سنة 1968 بمقدّمة أمضاها الأديب الكاتب كاتب ياسين، وهذا التأخير دليل على اشتراك العرب مشرقًا ومغربًا في افتقادهم للشجاعة الكافية لعرض السيرة الذاتية أمام القراء حتّى وإن كانت على ما هي عليه من تحفّظ وتستّر.
وتتعلق هذه الأوتوبيوغرافيا بامرأة فتية ولدت بمنطقة القبائل، والتي هزّتها المتاعب، وشهدت كل أنواع المآسي والأحزان وهي في ربيع العمر؛ بدءًا من طفلة تعاني عداوة الأبوين، وعداوة المحيط الاجتماعي، ثم معاناة الاقصاء والطرد والإبعاد بسبب ديانتها المسيحية، ومعاناة النفي إلى تونس، ثمّ إلى فرنسا، وغيرها مما عاشته هذه الأديبة في حياتها. 
كما نشرت ابنتها الطاوس عمروش عدّة روايات ذات طابع أوتوبيوغرافي مثل: "ياقوتية سوداء" سنة 1947، ونهج الطبال سنة 1960، والعشيق الوهمي سنة 1975، وقد تركّزت أعمالها حول المواضيع نفسها التي تتكرّر عند الكتاب وهي الدراسة، التهميش، المنفى، الحنين إلى الوطن الأم، وعدم الاستقرار وغير ذلك ([footnoteRef:202]).  [202: -الطيب بودربالة: رواية السيرة الذاتية في الجزائر (مقال)، ص12.] 

هذه السيرة الذاتية النسوية الأولى نتجت في حيّز من التهميش الديني واللغوي والثقافي والوجودي أيضًا، لذلك لم تترك أي وقع أو تأثير على الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية الذي احتاج في بداياته إلى سيرة ذاتية أنموذجيّة مؤسِّسة لهذا التحوّل الذهني والحضاري الذي يعلن عن منعطف في حياة الفرد الجزائري تاريخًا وأدبًا.
لا نبتعد كثيرًا عن هذه المحاولات الأوتوبيوغرافية الأولى لنلاحظ أنّ السيرة الذاتية من حيث هي توظيف لواقع الذات المبثوثة ثنايا أغلب الروايات التي ظهرت فيما بعد، ذلك أنّ الأدباء الجزائريين باستثناء فاطمة آيت منصور لم يكتبوا سيرهم الذاتية بشكل صريح، وإنّما فضّل كثير منهم خوض مغامرة رواية السيرة الذاتية التي أتاحت لهم توظيف واقع الذات، وبعض المتخيّل للتعبير عن رؤية اجتماعية وسياسية وفنّية، فصلًا عن أنّ السيرة الذاتية-كما يرى فيليب لوجون-تفتح مجالًا جديدًا للقراءة والتأويل، كما أنّها تعبّر عن صدق وعمق المعيش ([footnoteRef:203]). [203: -فيليب لوجون: السيرة الذاتية، ص11-12.] 

وفي هذا يقول أحمد حيدوش: «أنّ ظاهرة اللجوء إلى السيرة الذاتية في الرواية الجزائرية تكاد تشكّل القاسم المشترك الذي تلتقي عنده جلّ الروايات، إن لم تكن كلّها، منذ نشأة الرواية الجزائرية إلى آخر ما صدر في المدّة الأخيرة» ([footnoteRef:204]). [204: -أحمد حيدوش: السيرة الذاتية في الرواية، مجلة المعارف، ع2، 2007، ص18. ] 

إذن فالأمر بالنسبة للأوتوبيوغرافيا الجزائرية يتميّز بعض الشيء، لأنه يتعلّق بسيرة ذاتية اجتماعية-إن صحّ التعبير-أي أنّها تعبّر عن واقع مجتمع بأكمله من خلال واقع ذات المؤلّف، فالحياة الاجتماعية هنا تحظى باهتمام كبير يفوق حظ الشخصية أو الذات نفسها في كثير من الأعمال.
إنّ ما سبق استنتاجه لا يخص الأوتوبيوغرافيا في الجزائر فقط بل ينسحب على هذا النوع من الكتابة في المغرب العربي ككل نظرًا لارتباط وثيق يجمع القطر المغاربي جغرافيًا وثقافيًا، لذلك يعتبر كثير من الدارسين «الذات مرجعًا أساسيًا في الكتابة الروائية المغاربية ذات التعبير العربي، وعلامة مميّزة في مسارها منذ زمن التأسيس حتى الزمن الراهن، فقد نزعت الكتابات الأولى التي كانت تتحسس الطريق إلى الرواية وإلى السيرة الذاتية الصافية التي يعود خلالها الكاتب إلى استنطاق الماضي معتمدًا على الذاكرة لجمع تفاصيل الأحداث المتشتتة والمتداخلة وربط الصلة بين الماضي والحاضر» ([footnoteRef:205]). [205: -بوشوشة بن جمعة: مراجع الكتابة الروائية في المغرب العربي، مجلة الآداب، ع2، 1995، ص182.] 

وإجمالًا للقول فإنّنا في المغرب العربي يمكن أن نتحدّث دون حذر أو حرج عن رواية سير ذاتية لا سيرة ذاتية بطبيعة حال الممارسات النصّية السير ذاتية المتوفّرة والتي قليلًا ما نجد فيها سيرة ذاتية بعيدة عن الرواية، يقول الطيب بودربالة معبّرًا بدقّة عن هذا المنجز الأدبي الروائي المغاربي: «كل رواية هي عبارة عن سيرة ذاتية وحوليات اجتماعية؛ tout roman est une chronique qociale et une autobiographie» ([footnoteRef:206]). [206: -الطيب بودربالة: رواية السيرة الذاتية في الجزائر (مقال)، ص13.] 

وانطلاقًا مع هذه الأرضية التي تفسّر ظاهرة الكتابة ذات المرجعية الذاتية في المغرب العربي يمكن أن نميّز أهم المؤلفات الروائية السير ذاتية التي اعتبرها النقاد بحق إرهاصات لهذا الفن المستحدث في تاريخ الكتابة العربية عمومًا.
إذ الراجح أنّ رواية "نجل الفقير" لمولود فرعون تعد البداية الحقيقية للكتابة الأوتوبيوغرافية في الجزائر وهي باختصار نص يصوّر تضحيات الوالد من أجل تعليم ابنه، وكفاح الكاتب (الشخصية) في سبيل تحقيق طموحه، كما أنّها أوتوبيوغرافيا روائية تمثّل البعد الاجتماعي والنفسي بشكل كبير، والتي سنعود إلى تحليلها في مبحث لاحق بحول الله.
وقد توالى بعد "نجل الفقير" صدور روايات أوتوبيوغرافية في وقت هيمنت فيه الذات كمرجعية في الكتابة، فأخذ الكتاب يقتبسون ويدوّنون تفاصيلها بشكل ظاهر أو ضمني خصوصًا في بدايات تجاربهم الروائية.
فهذا محمد ديب أخذ أحداث ثلاثية "الدار الكبيرة" و"الحريق" و"النول" من حياته الخاصة، «ولكن بصورة أكثر إخفاء لفضاء السيرة الذاتية» ([footnoteRef:207]).  [207: - أحمد حيدوش: السيرة الذاتية في الرواية، ص18.] 

ثمّ إنّ انغماس الكتابة الروائية لمغاربية في الذات وتفاصيل حياتها لم يمنعها من التعبير عن واقع عام، «وبالتالي فهي لا تنهض عن تاريخ الفرد وإنّما تجلّوا تاريخ الواقع الذي ينعكس في ذات الكاتب» ([footnoteRef:208]). [208: -بشير القعري: نمذجة الرواية المغربية، مدخل تنظيري تصنيفي (قضايا المرجع والتلقي)، مجلة الآداب، ع1، 1994، ص108.] 

وهذا هو شأن كاتب ياسين في روايته "نجمة" وهو أحد أبرز رواد الكتابة الروائية في الجزائر وفي المغرب العربي كذلك، وقد خاض هذا الأديب غمار الأوتوبيوغرافيا من خلال "نجمة" التي نشرت سنة 1956، وهي رواية تطرح أمامنا أنموذجًا آخر، ونمطًا جديدًا متميّزًا في فن كتابة السيرة الذاتية، «وتنبع أهمية "نجمة"... من أنّها تجسيم بالحجم الطبيعي لرحلة العذاب التي خاضها كاتبها ووطنه جميعًا، إنّها تجسّد-شكلًا ومضمونًا-كافة مراحل التطوّر ومختلف أشكال التناقضات واتّجاهات الصراع ونتائجه التي انتهت إليها الرحلة الدامية» ([footnoteRef:209]). [209: -غالي شكري: أدب المقاومة، دار المعارف بمصر، د ط، 1970، ص165.] 

يقول الطاهر بن جلون عن كاتب ياسين «إنّ كاتب ياسين الذي يعدّ أكبر أديب مغاربي، لم يتبنّ الأوتوبيوغرافيا على غرار الأسلوب المعهود: إنّي ولدت... ولكنه ابتدع شكلًا جديدًا للأوتوبيوغرافيا يتمثّل في السيرة الذاتية للجزائر، وهنا تكمن حقيقة أصالة "النجمة"» ([footnoteRef:210])، ومن هنا يفضّل الكاتب استعمال مصطلح السيرة الذاتية الجماعية (l’ autobiographie plurielle)، لأنّنا نجد في "نجمة" أنّ كل شخصية من شخصيات الرواية الأساسية: رشيد، لخضر، مصطفى، مراد، تمثّل جانبًا ما من حياة كاتب ياسين. [210: - الطيب بودربالة: رواية السيرة الذاتية في الجزائر (مقال)، ص 16.] 

وأمّا نجمة بطلة فهي ابنة امرأة فرنسية، ولكن أباها كان جزائريًا غير معروف، هذا في الشكل الظاهر، أمّا جوهريًا فهي تمثّل «الجزائر الوطن والأرض، والجزائر الغاضبة، والجزائر غير الوحدة» ([footnoteRef:211]). [211: -نور سلمان: الأدب الجزائري في رحاب الرفض والتحرير، دار العلم للملايين، بييروت، ط1، جانفي 1981، ص426.] 

ويتأكّد تدخّل الذاكرة واسترجاع الماضي في السرد من خلال تأرجح الأحداث في رواية "نجمة" بين الماضي والحاضر، بين الأجداد القدامى وأحفادهم المستعمرين، يقول كاتب ياسين «أتفهم ما أقول؟ إنّ رجالا من طينة أبيك وأبي... رجالا يطفح دمهم مهدّدًا منذرا بأن يجرفنا في خضم وجودهم المنصرم المقضي، كزوارق تعبث بها اللجة ولا تستطيع سوى أن تطفو على أماكن الغرق من البحر دون أن تجد للغرق بركابها سبيلًا: أولئك أضحوا أرواح الأجداد تملأ كياننا، وقد استعاضت عن مأساتهم الخالدة بتطلعنا وبصبرنا...» ([footnoteRef:212]). [212: -كاتب ياسين: نجمة، تر: محمد قوبعة، المؤسسة الجزائرية للطباعة، ديوان المطبوعات الجامعية، د ط، د ت، ص100-101.] 

وتعرض "نجمة" على غرار روايات تلك الحقبة المظالم التي كان يعانيها الوطن فياسين يكتب سيرة الجزائر الذاتية وبالتالي يذكر هذه الأرض ما عانته من سلب واستغلال، يقول مثلا: «عشرون ألفًا من تجار الكروم يتقاسمون الأرباح بينما نحن نشرب الماء... ونحن نركب الحمير، رغم أنّ موارد الجديد في (ونزة) تنتج أجود أنواع الصلب لصنع الطائرات النفاثة» ([footnoteRef:213]). [213: - كاتب ياسين: نجمة، ص8.] 

إنّ اهم ما يميّز الرواية الجزائرية إذن أنّها لا تخلو بأيّة حال من الأحوال من السرد الاستيعادي لمراحل ومواقف ومحطات من حياة الكاتب، ونذكر في هذا المقام واحدة من أبرز إرهاصات الرواية الجزائرية في الجزائر وهي الموسومة بــ "يوميات مدرسة حرة" للكاتبة زهور ونيسي، والأمر لا يختلف بالنسبة إلى هذه الأديبة التي التزمت بقضايا شعبها وأمّتها على غرار أبناء جيلها من المبدعين، كما أخذت على عاتقها مسؤولية تحسين الوضع العام للمرأة الجزائرية، وكذا معالجة القضايا الاجتماعية عمومًا، والواضح ودون كبير جهد عند تصفّح المائة وثلاثون صفحة من "يوميات مدرسة حرة" أنّ لغة هذه الأوتوبيوغرافيا الروائية هي لغة الواقع التي استعملتها الكاتبة لعرض يومياتها ويوميات الوطن أيضًا «ولم يكن بإمكانها أن تفعل غير ذلك، فهي وليدة واقع قرأته بعينيها ويديها، فكيف لها أن تخرج عن قاعدة المجموع» ([footnoteRef:214]). [214: -أحمد دوغان: شخصيات من الأدب العربي المعاصر، المؤسسة الوطنية للفنون، الجزائر، د ط، 1989، ص109.] 

لم يكن لهذه القاصّة والروائية أن تخرج عن السائد في الكتابة الروائية في تلك المرحلة، فالاتّجاه الواقعي كان مسلك الكتاب، والقضية الوطنية كانت هاجسهم حتى وإن تعلّق الأمر بحكي ذات المؤلف نفسه، يقول محمد مصايف: «إنّ أول ما يميّز الأدب الواقعي من غيره هو ارتباطه الوثيق بالواقع الذي يشكّل الموضوع الأساسي، إن لم يكن الأوحد لهذا الأدب في المغرب العربي، وهو واقع المجتمع، وواقع الإنسانية كلّها» ([footnoteRef:215])، ويضيف الناقد بأنّ النقاد الواقعيين المغاربة يعتبرون الواقع الإنساني أصلًا لكلّ الموجودات، والملاحظ أنّ الكاتبة عادت إلى الذاكرة تستنطقها، منتقية منها ما يحقّق غايتها في عرض زاوية تاريخية هامة من تاريخ الوطن، وإبراز دور المعلمة (زهور) ومساهمتها الإيجابية في هذه الحقبة التاريخية، تقول الأديبة: «إنّ هذه المذكرات ليست بأية حال من الأحوال تاريخيا للثورة، أو لكاتبها، ولا أحبّ أن تقرأ على أنّها استعراض تاريخي لفترة طويلة أو قصيرة من حياتي أو حياة الثورة، ولا حتى من حياتنا جميعًا...، ومن المفيد التنصيص هنا، والقول بأنّ ما أعرضه في هذه المذكرات الموجزة جدا، والصادقة جدًا ما هو إلّا "لقطات سريعة" لزاوية تاريخية هامة عشتها بنفسي وساهمت في بعض جوانبها [215: -محمد مصايف: النقد الأدبي في المغرب العربي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط2، 1984، ص289.] 

إنّ زهور ونيسي بهذه الرواية تمثّل الصوت النسائي في مجال الكتابة السير ذاتية في تلك المرحلة، فها هي تنطلق من فكرة تدوين مذكراتها الشخصية لتبلغ ما بلغه معاصروها من الكتاب من جيل الخمسينات، وهو تدوين مذكرات الوطن من خلال تشخيص تشابك الأحداث والمشاعر وفي هذا تقول زهور ونيسي: «إنّني لا أستطيع أن أدعي أنّ هذه (المذكرات) قد تغني عن كتابات عديدة كانت هذه من أهم نماذج الرواية التي اعتمدت على السيرة الذاتية في كتابتها ورغم الفروق الواضحة بينها، فإنّها جميعًا تلتقي في خصائص تجعل منها أنموذج الكتابة السير ذاتية في مرحلة الخمسينات التي ميّزتها ظروف تاريخية مشتركة وقضية مصير مستعصية جعلت من هؤلاء الكتاب وغيرهم  «يفجرّون ذواتهم ويقدّمونها قربانا للحرية، فالظرف التاريخي يقتضي آنذاك الوظيفة الأخرى، أنا أكتب عن نفسي إذن أنا موجود» ([footnoteRef:216]). [216: -الطيب بودربالة: رواية السيرة الذاتية في الجزائر (المقال)، ص19. ] 

ولا ينحصر رصيد الجزائر من الكتابة الأوتوبيوغرافية في النماذج المذكورة بل نجد من الروايات التي اعتمدت على استداء بعض المكوّنات السير ذاتية في خطابها بوصفها عناصر تكوينية تسهم في بلورة وجهة نظر المؤلف تجاه الذات والعالم معًا، كما تعيد صياغة تصور الكاتب عن ماضيه: نص "الطالب المنكوب" لعبد المجيد الشافعي (سنة 1951) وكذا النص "صوت الغرام" (1967) لمحمد منيع، والتي تعتبر من الإرهاصات الأولى أيضًا.
كما لا نغفل كتابات مولود فرعون التي تفصح هي الأخرى عن حضور خفي لشخصية الكاتب ومنها: "الربوة المنسية"، "نوم العادل"، "الأفيون والعصا"، حيث نجده عندما يعرض ما يتعلّق بالطفولة يحيلنا إلى فصول من حياته وهذا ما يكتشفه الناقد عن طريق التحليل عندما يطّلع على كتاباته، فكثير من المقاطع السردية ترد إلى حياة الكاتب ([footnoteRef:217]). [217: -المرجع نفسه، ص16.] 

ب-في المغرب:
يكبر رصيد المغرب العربي ويتوهّج أكثر في مجال السير الذاتي إذا عرجنا غربًا إلى المغرب الأقصى الذي شهد نضجًا مبكّرًا في مجال السرديات عمومًا، بما في ذلك السرد الأوتوبيوغرافي.
ولا يختلف هذا الفن في المغرب عنه في الجزائر، حيثّ اتّخذ الكتاب من سيرهم الذاتية مطية لتحقيق الكتابة الروائية، حتّى أنّ بعض النقّاد اعتبروا سرد المؤلّفين لسيرهم ليس غاية في حد ذاته ولا قصدًا لتحديد هذا النوع الأدبي من الحكم العام الذي كان سائدًا باعتبار الأوتوبيغرافيا «مجرد جسر للعبور إلى كتابة الرواية، أي السيرة الذاتية باعتبارها مجرد مرحلة انتقالية نحو تأسيس النوع الروائي التخييلي...» ([footnoteRef:218]).   [218: -عمر حلي: الوجه والقفا، ع6، 1996، ص54.] 

وفي هذا إشارة إلى اعتبار السيرة الذاتية في البداية طريقًا يوصل الكاتب إلى تحقيق إنجاز سردي أكثر توهّجا هو الرواية.
الأوتوبوغرافيا المغربية إذن كانت في إرهاصاتها الأولى أهم نموذج للخطاب الروائي أو صورة من صور الرواية وقد ذهب إلى ذلك عديد النقاد منهم بشير القعري الذي اعتبر السيرة الذاتية المغربية أهم الأشكال التي قامت عليها الرواية في المغرب إذ يقول: «لما كان الخطاب الروائي بالمغرب محكومًا بإيجاد تاريخ عضوي لهذه الرواية في صورها المغربية والعربية عمومًا، فإنّ إمكانية التفكير في نمذجتها يستدعي الوقوف على أهم أشكالها ومنها: السيرة الذاتية...» ([footnoteRef:219]). [219: -بشير القعري: نمذجة الرواية المغربية، مدخل تنظيري تصنيفي (قضايا المرجع والتلقي)، مجلة الآداب، ع1، 1994، ص102-103.] 

إنّ هيمنة السيرة الذاتية على بدايات السرد المغربي أمر لم يختلف في الدارسون، وذلك على غرار الرواية العربية بالمشرق «غير أنّ هذا لا يمنع من تعبير هذه الروايات المغربية التي اتّخذت السيرة الذاتية مطية من التعبير عن واقع موضوعي» ([footnoteRef:220]). [220: -المرجع نفسه، ص108.] 

وقد ذهب محمد برادة في تفسير هذا اللجوء إلى المرجعية السير ذاتية لبناء أسس الممارسة الروائية إلى أنّ كتابة السير ذاتية كان جزءًا لا يتجزّأ من إعادة كتابة تاريخ الطبقة ومن ثمّة هيمنة عنصر المزج بين الرومانسية الذاتية والوطنية، واختلط عنصر التغنّي بالذات الفردية مع الشعور بالذات الجماعية ([footnoteRef:221]). [221: -محمد برادة: الأسس النظرية للرواية المغربية المكتوبة بالعربية، ص143.] 

ولقد كانت الرواية المغربية بما فيها من سيرة ذاتية، أو بما أخذته من المكون السير ذاتي مرتبطة-على غرار جارتها في الجزائر-بتشكّل المجتمع المغربي، إذ تعبّر عن مناخات وأجواء نمو الوعي والقناعات والإيديولوجيات في مختلف المؤسسات الثقافية والسياسية والاقتصادية، وذلك كلّه ضمن انبثاق ونمو الوعي الوطني.
وترجع أولى النصوص السير ذاتية إلى 1942 ممثلة في "الزاوية" للتهامي الوزاني، وكذا في "الطفولة" سنة 1957 لعبد المجيد بن جلون والتي سنعود إليها في مبحث لاحق-بحول الله تعالى-. 
وكذا نص "المرأة والوردة" لمحمد الزفزاف، "جيل الضمأ" 1967 لمحمد عزيز لحبابي، و"دفنا الماضي" 1966 لعبد الكريم غلاب و"النار والاختيار" 1966لخناثة بنونة، وكذا من الأعمال التي استدعت المكون السري ذاتي نذكر "الطيّبون" لمبارك ربيع و"لعبة النسيان" لمحمد برادة... وهذه النصوص وغيرها «تبيّن أن النوع من الكتابة الأدبية تقليد قديم في الأدب المغربي الحديث والمعاصر، وتكشف التفاوت في ممارسته من قطر مغاربي إلى آخر» ([footnoteRef:222]).   [222: - بوشوشة بن جمعة: مراجع الكتابة الروائية في المغرب العربي، ص183.] 

ولم بتعد هذه النصوص السير ذاتية الأولى عن مضمون يكاد يكون مشتركًا لا يخرج عن إطار ردود الفعل تجاه الاستعمار في فترة الحماية، وكذا الكفاح الإيديولوجي الذي حلّ محلّ الكفاح السياسي المؤطّر ضمن مشاريع وطنية ناهضة من طرف طبقة من الشباب المثقف الواعي حينذاك.
إنّ هذا المنجز السير ذاتي الأولي المغربي لم يخرج في مضامينه عن الذاكرة الجامعية، والتاريخ المحلي وكذا القومي.
هذا ويمكن أن نعد نص "المنبت" 1967 لعد المجيد عطية، أو ل نموذج يستجيب لذات صاحبه كمرجعية في الكتابة السير ذاتية في تونس، دون ان نغفل ذكر أنموذج من إرهاصات هذا الجنس الأدبي في ليبيا وهو "اعترافات إنسان" 1961 لمحمد فريد سيالة ([footnoteRef:223]). [223: - بوشوشة بن جمعة: مراجع الكتابة الروائية في المغرب العربي، ص183.] 

وهكذا فإنّ رواية السيرة الذاتية سواء المكتوبة باللغة الفرنسية أو المكتوبة باللغة العربية في بدايات الكتابة السردية الروائية مثّلت ظاهرة أدبية لا تخلو من تميّز مقارنة وسائر أنواع الكتابة الإبداعية الأخرى، وقد شهدت باستمرار وعلى مراحل نوعًا من التطوّر الجلي على مستوى التراكم الكمّي، والذي عدّ ظاهرة صحّية في حدّ ذاته فضلًا عن التنوّع في الكيف وتقييمه المتواصل للوصول بهذا النوع إلى صورة مكتملة واضحة، وأسس لا اختلاف فيها. 
   















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
5
)








 (
المحاضرة رقم 
12
:
 شروط السيرة الذاتية 
)






















المحاضرة رقم 12: شروط السيرة الذاتية
	يبدو من خلال ما سبق في "حد السيرة الذاتية" أن هذا النوع من الكتابة وجد إشكالية أساسا تكمن في التعريف؛ ذلك أن التعريف أو المفهومفي كل الموضوعات والظواهر هو الذي يضع حدود هذه الظاهرة، ويرسم الإطار الذي تتحرك فيه، وكذا يحدد الآلية والأدوات التي تشتغل بها، وقد يعود سبب تأخر هذا الجنس الأدبي في تحديد صورته النهائية، وإطاره الذي يضبطه إلى صعوبة وضع تعريف له وكذا إمتداد جذوره عبر العصور، بالإضافة إلى تطوره البطيء مقارنة بغيره من الفنون الأدبية فقد «ظلت السير دون شكل تام، ودون محتوى واف كامل، حتى العصر الحديث حيث واجهت بعض التغير في القاعدة والطريقة، وكان ذلك بتأثر من الثقافة الغربية»[footnoteRef:224](1). [224: (1) - إحسان عباس: فن السيرة، ص 37.] 

	ويذكر فيليب لوجون أنه حاول تحديد متن منسجم للسيرة الذاتية في كتابه "السيرة الذاتية في فرنسا" غير أن الحد الذي وضعه كان يترك عددا من القضايا النظرية المعلقة[footnoteRef:225](2) وقد سبقت الإشارة إلى ذلك في التعريف بهذا النوع الأدبي، لهذا تأخر تحدد الأوتوبيوغرافيا كجنس أدبي منفرد رغم وجوده في الواقع ممثلا فيما يصدره المؤلفون من سير ذاتية،وقد توالت المحاولات الجادة في تهذيب وضبط مفهوم ومقومات هذا الفن من خلال مقاييس أكثر دقة خاصة وأن نوع الأوتوبيوغرافيا تثير مناقشات عديدة كالعلاقات بين السيرة والسيرة الذاتية، وبين الرواية والسيرة الذاتية، «وهي قضايا مقلقة بسبب تكرار البراهين وبسبب الغموض الذي يكشف المصطلح المستعمل»[footnoteRef:226](3). [225: (2) - فيليب لوجون: السيرة الذاتية، الميثاق والتاريخ الأدبي، ص 21.]  [226: (3) - المرجع نفسه، ص 21.] 

	ومن هنا فإن السيرة الذاتية كجنس أدبي وجد صعوبة لإثبات نفسه، وتحقيق استقلاله وحريته ليخرج عن الوصاية التي فرضت عليه من غيره من الأجناس الأدبية والفنون وحتى العلوم.
	والواقع أن النهوض بالسيرة الذاتية والأخذ بيدها لتكون فنا وجنسا أدبيا لم يكن أمرا سهلا، ولا محددا بتاريخ دقيق لظهوره، كما لم يكن على يد مؤلف أو أديب بعينه بل شهد هذا النوع محطات عديدة، كل منها تمثل نقلة نوعية وإيجابية في إتجاه الفنية والإبداع؛ فتاريخ الأوتوبيوغرافيا يشهد أن بعثا جديدا في حياة هذا الجنس الأدبي كان من نصيب المؤلف الذي حطم تلك الأغلال الثقيلة التي تكبل الكتابة السيرية والمتمثلة في التاريخ، وكذا السعي الحثيث للمترجمين حتى تكون السيرة صورة مثالية للشخصية، وقد تمت الثورة على هذه القيود على يد "ستراتشي" (Lyon Stratchey) الذي اضطلع بجهد مزدوج، «فقد عاد إلى مقياس الدكتور جونسون في الصراحة والصدق والعناية بإبراز حياة الفرد على طبيعتها...وأعمل نظرته الساخرة في كتابة السيرة فخلق فيها نوعا جديدا يمكن أن يسمى "السيرة الساحرة" فكان بهذا أقوى ظاهرة في تاريخ السيرة كله»[footnoteRef:227](4). [227: (4) - إحسان عباس: فن السيرة، ص 48-49.] 

	ثم حققت السيرة خطوة نوعية أخرى عندما ركز بعض الكتاب على جانب من حياة الشخصية، وهذا النوع من الراحم حتى وأن صرف السيرة عن غايتها الأولى فإنه يثير المتعة التي يثيرها أي عمل ادبي، ومن هنا وجدنا من الكتاب من لجأ إلى كتابة سيرته التي تصوره تجارب حياتهم والمتمثلة خاصة في قصص الحب الذاتي.
	كما شهدت السيرة الذاتية تطورا في رحلة بحثها عن هويتها عندما اتكأت على النظريات تأخذ منها الأدوات والمعايير والمنهج لتدرس النواحي المختلفة للشخصية وتعالج الأمور المتعلقة بحياتها النفسية أو البيولوجية او الاجتماعية أو الأنثروبولوجية.
	وبالموازاة مع كل تلك التطورات والتغيرات، تتقدم السيرة الذاتية في اتجاه آخر هو الاتجاه الفني، فتصبح ذات طابع أدبي تثير المتعة بقوة العرض أو بالتحليل الدقيق أو بتهيئة الجو القصصي على منوال القصص.
	وهكذا فإن هذا النوع من الكتابة سار بخطوات بطيئة وواثقة من سيرة إلى سيرة ذاتية والتي ما فتئت تنسج لنفسها ثوبا فنيا متميزا دون أن يفقد أصالته الممثلة في معايير هذا الجنس وأسسه التي يقوم عليها، فأضحت السيرة الذاتية جنسا أدبيا مستقلا، قائما بذاته، لا يقبل التشكيك في معالمه وأسسه الثابتة عبر العصور، ولقد تأكد ذلك من خلال ما منحه الناقد لهذا الجنس من تعريفات وتأصيل تعكس ظهور نمط جديد من الكتابة، وليس هذا فقط، فالسيرة الذاتية -حسب لوجون- تمثل فضاء جديدا للقراءة والتأويل، وهي لون يحمل استراتيجيات جديدة للكتابة[footnoteRef:228](1) وهذا اعتراف مهم للباحث بعدما استخف سابقا بالإشكالات التي يمكن أن تنهض من خلال اعتقاده الأول بأن السيرة الذاتية اعترافات يلتزم فيها صاحبها بالدقة، ويقترح فيها خطابا عن الذات يجيب فيه عن السؤال: من أكون؟ بواسطة الحكي، لذلك أصبحت «السيرة الذاتية نوعا قابلا لاحتضان عدة نصوص»[footnoteRef:229](2). [228: (1) - فيليب لوجون: السيرة الذاتية، ص 11.]  [229: (2) - المرجع نفسه، ص 11.] 

	كما يضيف لوجون أن نجاح مصطلح "سيرة ذاتية" مرتبط بالتوتر والغموض والتردد الذي تسمح به الكلمة[footnoteRef:230](3)، ثم إنَّ هذه التسمية لهذا النوع الأدبي تخلق نوعا من الفضول لدى القارىء، ونوعا من التحدي لباقي الأجناس الأدبية من حيث هذا التميّز والخصوصية اللذان تفرضهما عبارة "سيرة ذاتية"، فهي تومئ إلى شكل ومضمون هذا النوع الأدبي. [230: (3) - المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

	ولكن سؤالا ملحا يطرح في هذا المقام هو: إذا حكمنا على السيرة الذاتية بأنها جنس أدبي -وذلك من خلال معطيات ثابتة ونماذج تفرض حضورها في ساحة الكتابة والإبداع-فما هو شكل هذا الجنس؟

البعد التوثيقي:
	إنّ دراسة السيرة الذاتية بوصفها جنسا أدبيا قويَّ الحضور كمَّا، ونوعًا يجرنا إلى البحث في جزئيات مهمّة يترتب عنها إثبات تميّز هذا النوع من الكتابة، خاصة وأنه -كما سبق الذكر-مشدود إلى اجناس أدبية أخرى أهمها الرواية، وهو ما أدى إلى وضع الأوتوبيوغرافيا الروائية في مرتبة أدنى من الرواية، وهي نظرة الشغوفين بالأدب الذين يعتبرونها مرة هراء، ومرة تقريرا صحفيا -على حد تعبير لوجون-وبمقتضى ذلك يعتبرون الرواية وأكثر عمقا وأكثر حقيقة من السيرة الذاتية[footnoteRef:231](1).  [231: (1) - فيليب لوجون: السيرة الذاتية، ص 58.] 

	من أجل هذا يتوجب علينا أن نسعى إلى تحديد ما يسمى فضاء السيرة الذاتية والذي تتضح من خلاله حدود وخصائص وملامح هذا الفن الأدبي خاصة وأن رواية السيرة الذاتية تمثل المتن الأهم في السرد الروائي العربي الحديث إلى جانب الرواية التاريخية والرواية الاجتماعية.
	إنّ البحث في مقومات رواية السيرة الذاتية هو السبيل إلى تحديد فضائها الإبداعي وحدودها الأجناسية التي قد لا تستطيع إلغاء هجنتها ولكنها قادرة على إثبات تميزها وتفردها «كنمط فرعي له شروط خاصة يمكن للقراءة النقدية أن تبلورها في المستويين الجمالي والدلالي»[footnoteRef:232](2). [232: (2) - معجب الزهراني: مقاربات حوارية، مؤسسة الإنتشار العربي، بيروت، لبنان، ط1، 2012، ص 92.] 

	وسعيا إلى ذلك يمكن أن نعتبر البعد التوثيقي في النص السير ذاتي واحدًا من أهم المقومات المميزة لهذا الفن قياسا إلى حضوره بل وضرورة لبناء النص عليه أساسا وذلك بقدر يفوق حضور البعد التخييلي الذي يفترض أن يطعم الكتابة عن الذات ليس أكثر يقول عبد الله إبراهيم: «على أنَّ تنويعا آخر يمكن العثور عليه في السيرة الروائية، وهو هيمنة البعد التوثيقي على البعد التخييلي...وهذا النمط من الكتابة يجعل النص يقف في الحد الفاصل والمشترك بين الكتابة الذاتية والكتابة الموضوعية»[footnoteRef:233](3). [233: (3) - عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي، ص 690.] 

	وعادة ما يجر التوثيق كاتب السيرة الذاتية إلى المزاوجة بين البعدين الشخصي والجماعي، ذلك أن التوثيق يستفز الذاكرة الفردية والذاكرة التي تؤرخ للجماعة أيضا، وهو حال الكاتب مولود فرعون في "نجل الفقير" إذ يسترجع واقعه الخاص الذي يشتبك مع أحداث التاريخ الذي يشترك فيه أبناء مجتمعه، فتوازنت كفتا الكتابة الذاتية والكتابة الموضوعية بشكل واضح حيث يربط مصيره الفردي بمصير الجماعة ومصير الوطن ككل يقول المؤلف: «وإذن فقد قبل عن مضض أن يكون معلما بسيطا في قرية كالتي شهدت مولده، في مدرسة فيها قاعة واحدة، بين كافة الفلاحين، إخوته، متحملا معهم صروف الدهر والنفس منه راضية مطمئنة، مترقبا مثلهم في جبرية ولا مبالاة في يقين مطلق -على حد قوله- ذلك اليوم الذي سيدخل فيه جنَّة محمَّد»[footnoteRef:234](1). [234: (1) - مولود فرعون: نجل الفقير، ص 8.] 

	إنَّ التوثيق أهم شرط وأقوى استراتيجية ترتكز عليها الكتابة السير ذاتية، ويعتمد الكاتب في ذلك على وسائل مثل:
الوثائق المكتوبة:
	وتعتبر أولى طرق استعادة الماضي في السيرة الذاتية، تستخدم في عملية التذكر، وقد تكون عبارة عن قصائد شعرية وفي ذلك تقول أمل التميمي: «إن استخدام الشعر كوثيقة يكشف بوضوح عن مشاعر بقيت طيلة صفحات السيرة مسكوتا عنها "نثرا"»[footnoteRef:235](2)، وتضرب الباحثة مثالا عن السيرة الذاتية التي اعتمدت الشعر كوثيقة للكتابة عن الذات والمتمثل في نص "على الجسر" لعائشة عبد الرحمان التي تروي فيه سيرتها الشخصية مركزة على الجانب التعليمي والفكري في حياتها، وعلاقة ذلك بقصة ارتباطها بأستاذها أمين الخولي، وفي عملية التذكر تعتمد الأدبية على الشعر الذي كتبته عقب وفاة زوجها، وقد تصدرت قصيدتان منه بداية سيرتها الذاتية، كما خصصت في نهاية نصها جزءا للشعر أيضا، وما حمل عائشة عبد الرحمان على توثيق هذه القصائد في سيرتها هو الالتحام الصادق بالحبيب المفارق للوجود، وقد أضحى نصها فريبا من الرواية التعليمية التي يحكي فيها البطل مسيرة عقله مستخدما المجازات الشعرية في الوقت نفسه[footnoteRef:236](3). [235: (2) - أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، ص 212.]  [236: (3) - المرجع نفسه، ص 212-213.] 

	استخدمت نبوية موسى أيضا وثائق مكتوبة في سرتها وكانت مجملها مهمة في عملية استحضار الماضي بغرض التبرير للقارئ والتوثيق، ومن ذلك بعض الخطابات الرسمية، والخطب والصور الشخصية، والرسومات، والشعر أيضا، و«قد أنصبَّ مجمل استخدامها لتلك الوثائق في استحضار ذكريات مدعمة بالأدلة حول قضيتها الأساسية وهي التنديد بخصومها في رحلتها الكفاحية بغرض إقناع القارئ بالحقيقة»[footnoteRef:237](4). [237: (4) - المرجع نفسه، ص 212.] 

	هذا ويتنوع استخدام الوثائق في الكتابة السير ذاتية حسب سياق السرد والموضوع المتناول، وهذه الوثائق التي تدعم النص لا تخدم موضوعا واحدا، بل تستخدم لتوثيق وقائع وأحداث متعددة. كما أنها تشغل حيزا مناسبا ولا توضع بشكل عشوائي ولا تأتي حشوا في النص السير ذاتي.
	كما أنّ كثرة استخدام الوثائق في ثنايا العمل السير ذاتي أو أرفاقها في نهايته ينأى بالأوتوبيوغرافيا عن طابعها، وتصبح هذه الكتابة أقرب إلى المذكرات أو اليوميات، وهذا ما نلاحظه في آخر صفحات "رحلة جبلية رحلة صعبة" لفدوى طوقان التي أردفت سيرتها بما تضمنته مفكرتها تحت عنوان "صفحات من مفكرة 1966-1967"، كما تأخذ "الرحلة الأصعب" كذلك طابع المذكرات أكثر من طابع السيرة لأن الكتابة تقص فيها لقاءات مع شخصيات منهم الشعراء والقادة السياسيين وغيرهم، وعلى الرغم من احتواء "رحلة جبلية رحلة صعبة" على وثائق مكتوبة شخصية وغيريّة إلاّ أنها لم تخرج السيرة عن طابعها كما حصل في "الرحلة الأصعب"؛ لأن في الأولى جاءت الوثائق لتخدم سياق السيرة في الاستعانة بها للتعريف بالذات لا الإعتماد عليها لشكل كلي حتى تطغى على النص وتغير من طابعه[footnoteRef:238](1). [238: (1) - أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، ص 215-216.] 

	إنّ الاستثمار الجيّد لبعض الوثائق الخارجية يصبح تقنيّة هامّة من تقنيات السّرد السير الذاتي، كما أن التوظيف العقلاني المحكم لهذه السندات يجعل منها جزءا لا يتجزأ من النّص، يتأثر الكيان النصي بفقدها بمقدار تأثر الجسد من افتقاد عضو من أعضائه، كما أن هذه التقنية في الكتابة الأوتوبيوغرافية تصبح أداة تعبيرية جذابة وفعالة بما توفره من أنساق متعددة منسجمة. إنها إذا إستراتيجيّة متميزة تختص بها الكتابة السير الذاتية كونها فعلا إبداعيا يترافق مع الكتابة ويتخذ أشكالا أخرى غير المكتوبة كالرسومات المعبرة وهي بمثابة لوحات تشكيلية تترجم المادة السير ذاتية المكتوبة وتثريها بإيحاءات أخرى، على نحو ما نجده في "الأيام" لطه حسين، حيث تضمن الجزء الأول من الطبعة الثالثة لوحات على قدر لا يستهان به من الإيحاءات والدلالات فضلا عن جمالياتها وهي تضيف شيئا ما على المادة السير ذاتية التي تستحضرها الذاكرة. إضافة إلى الصورة الفتوغرافية ودورها المهم في توثيق حياة الأشخاص باعتبار هذه الوثيقة منجزا حضاريا يعبّر بأمانة كبيرة عن حقيقة الشيء في ظاهره على الأقل، يقول عصام العسل: «فالصورة الفوتوغرافية تؤرخ لحياة الإنسان مكانيا وزمانيا فضلا عن كونها ترصد تحولات الشخص عبر مراحل حياته المختلفة. ويمكن للصورة الفوتوغرافية أن تؤرخ كذلك للمحيط الذي يحيط بكاتب السيرة الذاتية من (أب، أم، زوجة، أولاد، أصدقاء، شخصيات مهمّة، أساتذة...»[footnoteRef:239](2). [239: (2) - عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية، مقاربات في المنهج، ص 145.] 

	ومن الأعمال الأوتوبيوغرافية التي وظفت هذه التقنية سيرة إدوارد سعيد الذاتية "خارج المكان" والتي احتلت الصورة فيها عددا معتبرا من الصفحات التي تتخلل الكتاب، وذلك ليؤكد المؤلف للقارئ على مراحل حياته المختلفة وأنها سلسلة من التواريخ الحقيقية التي تطابق المحكي الاسترجاعي في النص. إنّ هذه الصورة الفوتوغرافية التي بلغ عددها الثلاثين صورة، ترجمت بدورها طبيعة الحياة التي كان يحيها إدوارد سعيد، خاصّة وأنّها تحمل تعليقات موضّحة في أسفلها، فبدأ من خلالها الكاتب محظوظا بمستوى من التعليم المنظّم والرّاقي، فبعض هذه الصور تخرجه في جامعات رفيعة المستوى العلمي كتلك اتي ظهر فيها مرتديا لباس التخرج (روب التخرج) واقفا مع أبيه، وقد سجل في أسفلها (مع أبي عند تخرجي من ماونت هيرمون، حزيران/يونيو 1953)، ونشير هنا إلى حضور لافت لأبيه في الصور التي عرضها، وهذا إن دلّ على شيء فإنما يدل على دور السلطة الأبوية التي مورست على سعيد[footnoteRef:240](1)، وقد كان حريصا على إبرازها من خلال الكتابة أولًا. [240: (1) - عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية، مقاربات في المنهج، ص 146.] 

















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
6
)





 (
المحاضرة رقم 
13
:
 
الواقع والمتخيل في الخطاب السردي السير ذاتي العربي
)

















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
1
)
المحاضرة رقم 13: الواقع والمتخيل في الخطاب السردي السير ذاتي العربي
	إن النظرة الموضوعية إلى الواقع في الكتابة الأوتوبيوغرافية تلزم المبدعين بالأعراض عن كتابة سيرهم الذاتية كشكل سافر أو التعبير عن هواجسهم الخاصة واعترافاتهم الصريحة إلا إذا التبست بالنزوع التظهيري، والذي يشكل واحدا من أكبر الطابوهات التي يواجهها الكاتب، لهذا يصبح اللجوء إلى قناع الخيال إنّ الإيديولوجية الأوتوبيوغرافية تقف إذن وبقوة عند هذه الفكرة التي يفترض من البداية أنّ التخييل يساهم في خطاب الحقيقة، وما ينتج عنه يشترك في إنتاج المعرفة؛ أي في تبليغها بدلا من تنفيذها، وفي التصريح بها بدلا من التلميح إليها، وفي تحليلها بدلا من تصويرها. فاللاتخيل يريد أن يكون علما، ويسعى إلى التثبت من خلال حصوله على التقدير بإحراز مكان في ميدان الاكتشاف والإخبار والقصص الإخباري، وبالمقابل يقدم التخييل نفسه كخطاب عن الأكاذيب، وفعاليته تستلزم إنتاج معرفة خادعة، معرفة تتبع قواعدها الخاصة وتنصب شرائط تخومها الخاصة، معرفة تتكلم لغتها الخاصة، لذلك تمضي عملية إنتاج السيرة الذاتية بثنائية التخييل/اللاتخييل إلى تخومها القصوى[footnoteRef:241](1). [241: (1) - ج. هيو. سلفرمان: نصيات بين الهرمنيوطيقا والتفكيكية، تر: حسن ناظم وعلي حاكم صالح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء -المغرب-، ط1، 2002، ص 148-149، نقلا عن عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية، ص 101.] 

	لهذا يتعيّن على كاتب السيرة الذاتية أن ينزع بالأوتوبيوغرافيا نحو إلغاء أصولها المرجعيّة ومحو قرابتها مرة، مدفوعًا إلى ذلك بأسباب ومسوغات منها ما هو نفسي، ومنها ما هو موضوعي بالنسبة للمؤلف، فضلا عن السبب الفني بطبيعة الحال:
1. الخيال تحرّر من قمع سلطات متعددة:
	إنّ الرؤية ل=المعيارية لجنس السيرة الذاتية تحدّ من حرية الكاتب وتجعله يقع تحت وطأة الأحكام التي تصادر أفعاله وما طشف عنه في سيرته، لذلك يجد المؤلف نفسه محاصرا إلى حدّ كبير بمحدودية الكشف عن ذاته وتعريتها في ظل هذه الرقابة التي تمارسها السلطات السياسية والأبوية والمجتمعية، وما يترتب عنها من قمع مباشر وغير مباشر، لهذا «تبدو كتب السيرة الروائية وحتى الرواية، أكثر جرأة في إنتاج هذه المعرفة ووضعها عارية...»[footnoteRef:242](2)، وذلك من خلال ما تتيحه لصاحبها من مساحة للتخييل هي فرصة للتعري والمكاشفة وترجمة أغوار الذات بالقدر الذي يريده المؤلف من البوح والاعتراف والتطهير. [242: (2) - يمنى العيد: الرواية العربية، المتخيل وبنيته الفنية، ص 197.] 

	ومن أمثلة النصوص التي كان الخيال فيها مطيّة للإنطلاق والتحرر من قمع سلطة الأب والمجتمع الذي يرفض الحديث عن أخطائه مهما كانت كبيرة، نص "بقايا صور" الذي تحدث فيه حنا مينة «بجرأة نادرة عن أبيه وما مارسه من قمع واستهتار بحق أمه وبحق عائلته، ومستوى السقوط المخجل الذي وصل إليه»[footnoteRef:243](3).  [243: (3) - يمنى العيد: الرواية العربية، المتخيل وبنيته الفنية، ص 197.] 

	«إنّ توظيف الخيال في رواية السيرة الذاتية لا يكون بهدف التشكيل السردي فقط، وإنّما يتوسل به المؤلف لإبداء رأيه وتقييمه الخاص لمعطيات كثيرة في حياته، وخاصة إذا أعوزته الجرأة على تناول موضوعات ظلت "طابو" في مجتمعاتنا كالسياسة والدين والجنس من علاقات جنسية [footnoteRef:244]()مرذولة في مجتمعه، فكشفت عن هذا القاع المعتم والبائس الذي يعيشه بعض المجتمع ويعاني منه شبابه»[footnoteRef:245](1) . [244: () - وهذا ما أوضحه بالتفصيل أحمد أمين في نص "الخيال".]  [245: (1) - يمنى العيد: الرواية العربية، المتخيل وبنيته الفنية، ص 197.] 

	كما يمكن إعتبار تحدي مولود فرعون في "نجل الفقير" لظروف الحياة القاسية والفقر المدقع، والإصرار على النجاح، تحدّ للمستعمر وصمود أمام ما يسببه من متاعب، وقد تجاوز الكاتب قمع السلطة الاستعمارية عبر الكتابة، وبلغة إيحائية، يتدخل التخييل من حين إلى آخر لتبليغ رسالة ما ونقل واقع ما في وقت كانت تسميه الأشياء بمسمياتها مجازفة خطيرة، يقول في آخر سيرته الذاتية وهو يواجه تحدّ جديد يخالطه الأمل: «أنت ذاهب إلى الجزائر. ستكونون كثرا، هنالك. لكن لن يختاروا منكم إلا نفرا قليلا. إنّما الاختيار موكول إلى الصدفة. أما نحن، هنالك، فوق فسننتظر. إن أخففت، فعد إلى المنزل متأكدا من صادق محبتنا لك. ثم إن معرفتك، لن ينتزعها منك أحد، أليس كذلك؟ إنها لك. والآن ينبغي أن أصعد إلى القرية. ستعلم أمك أني تحدثت إليك. سأقول لها إنك لست خائفا.
-نعم قل لهم، هنالك، فوق، إني لست خائفا»[footnoteRef:246](2). [246: (2) - مولود فرعون: نجل الفقير، ص 155.] 

	إن مساحة المتخيل في رواية السيرة الذاتية هي ما أتاح للمؤلفين التحدث عن ذواتهم وهواجسهم وآرائهم، وهذا ما يفسر انتشار هذا الفن بقوة إذ بات قناعا يسمح بقدر أكبر من الحرية والجرأة.
2. الخيال ملاذ المؤلف لتجاوز ما لا يريد قوله عن نفسه:
	إن المؤلف لا يعاني رقابة السلطة القمعية فحسب، بل تعدُّ الرقابة الذاتية سلطة أشد وطأة عليه في كثير من الأحيان، ذلك «أنّ بعض الكتاب يتعمدون الإخفاء عن قصد نتيجة الرقابة الذاتية أو خوفا من رقابة الآخر»[footnoteRef:247](3). [247: (3) - أحمد حيدوش: السيرة الذاتية في الرواية، مجلة معارف، ع2، 2007، ص 15.] 

	إنّ إخفاء بعض الحقائق يدفع إلى الاستعاضة عنها بما تتيحه عملية التخييل من أحداث وأوصاف وتصرفات تضمن لصاحب الرواية الأوتوبيوغرافية الحد الأدنى من احترام وإعجاب المتلقي. وبهذا التمازج الحاصل بين الحقيقي والمتخيل يصعب التمييز من أين يبدأ واقع حياة الفرد؟ وأين ينتهي؟، وأين يبدأ المتخيل وأين ينتهي؟، لهذا فالنص الاوتوبيوغرافي «يسير وفق نظام الاتصال/الانفصال، الاتصال بالواقع ثم الانفصال عنه»[footnoteRef:248](4). [248: (4) - المرجع نفسه، ص 14.] 

3. الخوف من مغبة الوقوع في سرد حقائق لا تسر الآخرين:
	استند نجيب محفوظ إلى هذا السبب في رفضه كتابة سيرته الذاتية إذ رأى أن التورط في ذكر ما لا يحب الآخرون أن يذكر عنهم من أهم العوائق أمام إنجاز سيرته الذاتية بالشكل الصريح، وقد أوردنا قوله الذي يذكر فيه سبب تقاعسه عن التصريح بسيرة ذاتية مكتملة إضافة إلى توضيحه أكثر بقوله: «...وأكر أن عبد الحميد جودة السحار كتب مرة عن أسرته ومدح أخاه، ولكنه مسه بشيء من البخل، فقاطعه أخوه، وقامت بينهما خصومة امتدت لفترة من الزمن، مع أنه كان حريصا على أسرته وكأنه يقدم أفرادها لأغراب أو لعيون فضولية معادية، ومع هذا لم ينفعه الخوض من الخناقة»[footnoteRef:249](1). [249: (1) - حوار نجيب محفوظ مع صبري حافظ: -مجلة الآداب-يوليو 1973، نقلا عن حسين عبد: نجيب محفوظ سيرة ذاتية وأدبية، ص 07.] 

	وقد كان نجيب صريحا أكثر عندما قال: «وثمة سبب آخر خاص بي، وهو أني من أسرة من المعمرين، كل أفرادها أحياء، وليس من حقك أن تكتب عنهم وهم أحياء...وأن تتناول بعض الأمور الجوهرية في حياتهم وهم أحياء»[footnoteRef:250](2). لهذا السبب يحاول نجيب محفوظ التمويه بأكبر قدر ممكن من الخيال الروائي على جوانب من حياته تضمنتها نصوصه ولكن الغوص الكاشف[footnoteRef:251]() في أعماله الروائية يمكننا من قراءة محطات من سيرته الذاتية الممزوجة بقدر كبير من المتخيل الذي يهيمن على نصوصه، فنكاد لا نعثر على الواقع الملتبس بالخيال. [250: (2) - المرجع نفسه، ص 07.]  [251: () - وهذا ما حاول حسين عبد القيام به في كتابه "سيرة ذاتية وأدبية" نجيب محفوظ.] 

4. الخيال يحقق للمؤلف ما تمنى أن يكون عليه، لا ما كان بالفعل:
	إنّ متن النص السير ذاتي مرتبط في أصوله وموارده بالواقع لحاصل فعلا، ولكنه أحيانا ينصهر في منظومة التخيل الروائية، خاصة إذا كان المؤلف يتأرجح بين الوقائع والأماني التي كان يرغب في أن يعيشها، ويوضح عبد الله إبراهيم انصراف المؤلف إلى المتخيل ليحقق من خلاله الأفهال المؤجلة التي كان يرغب في القيام بها لولا الموانع والحواجز وذلك بقراءة عميقة لنص "خلسات الكرى" لجمال الغيطاني، فهذه السيرة الذاتية «شحنت بالتخيل الذي لا يقطعها عن أصلها. إذ يعيد الغيطاني ترتيب علاقته بالمرأة مكتفيا في الغالب بالوصف وملذاته، وتؤرقه الأفعال المؤجلة، فيتمزق الراوي المؤلف بين ما تحقق، وما كان ينبغي تحقيقه، ومحور مدونته كما يقول: أن يقص ما تمنى أن يكون لا ما كان بالفعل، وهو مورد تفاصيل رؤيته وتوقعاته»[footnoteRef:252](3). [252: (3) - عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي، ص 678.] 

	إننا نجد المؤلف أحيانا لا يسعى إلى إنشاء نص محكوم بوحدة الوقائع وأرها الزمانية والمكانية بقدر حرصه على إعادة صوع تجربته الذاتية عن طريق تدفق التخيل السردي الذي يجمع بين الواقائع والرغبات والأماني والتوقعات محققا بذلك عالما افتراضيا يطمح أن يعيش فيه، وهذا ما نجده أيضا عند إدوارد سعيد الذي قام «بتشكيل وتخييل عالمه منذ نعومة أظفاره...عالم يطمح في بنائه أن يكون مغايرا ومميزا في آن واحد»[footnoteRef:253](1)، إنه عالم حكائي (متخيل) يهرب إليه الكاتب ليشعر بالسعادة، ويحقق الإنسجام مع طبيعته الذاتية. [253: (1) - عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية، ص 103.] 

5. الخيال إضافة فنية في النص الإتوبيوغرافي:
	إنّ مهمة التخييل لا تقتصر على تعويض النقص الذي تتسبب فيه الذاكرة نظرا لقدرتها المحدودة على الاسترجاع، ولا على ابتداع أحداث جديدة غير موجودة أصلا في تاريخ الشخصية، ولا على سد الثغرات التي يحدثها النسيان في السرد، وإنما يؤدي الخيال أيضا وظيفة فنية في النص، وفي ذلك عود إلى الأصل فيه. إذ عُرف التخييل في البدء بالتصوير وما يترتب عنه من جماليات بلاغية. وعليه فإنّ ما يمكن في الجانب التوثيقي من متعة أدبية لا يشكل وحده المستوى الجمالي في النص السير ذاتي، إذ «ثمة مظهر آخر يساهم هو أيضا في تغليب كفة الإمتاع الفني، وهو التخييل...»[footnoteRef:254](2). [254: (2) - محمد القاضي وآخرون: معجم السرديات، ص 259.] 

	إنّ الكتابة التي تعتمد الذات مرجعية لها كثيرا ما يقف فيها الكاتب حائرا أمام صمت التوثيق وصمت الذات (الشخصية) حيال أحداث ومواقف مهمة، لذلك يتحرك الخيال، ويفعل بالشكل اللائق بالتجربة ليمنحها حركية وفعالية، ويعمق الإحساس لدى القارئ بواقعية الحدث، وهو بذلك يؤدي وظيفة فنية تخدم طبيعة هذا النوع الأدبي، يقول عبد الله إبراهيم: «...ما يلاحظ أن درجة التخيل تؤدي وظيفة فنية لصالح الجانب الوثائقي السيري مع أنها مستعارة لتؤدي وظيفة مضادّة»[footnoteRef:255](3). [255: (3) - عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي، ص 670.] 

	إنّ الخيال إذن يوظّف في التجربة الذاتية بوصفه مكونا فنّيا يمتزج مع الأصل الواقعي لهذه التجربة، وفي انصهارها يتحقق جنس أدبي يشكل الضدان فيه أعلى مستويات الاتفاق والإنسجام.



مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
4
)





 (
المحاضرة رقم 14: المقومات الإبداعية ال
فنية في السرد السير ذاتي العربي
)


















المحاضرة رقم 14: المقومات الإبداعية الفنية في السرد السير ذاتي العربي
	ليس أدنى إلى المنطق -بناء على ما سبق-من اعتبار السيرة الذاتية جنسا أدبيا قائما بذاته، وفنا سرديا متميزا، له مقوماته الفنية الخاصة، فالرواية الأوتوبيوغرافية فضلا عن كونها تجربة إنسانية ذاتية، فهي نوع من القلق الفني في نفس صاحبها يكبر تدريجيا إلى أن يخرج في شكل تجربة فنية ناضجة.
	ولقد أكد محمد الباردي على فنية السيرة الذاتية من خلال توافر عنصر السرد فيها حيث يقول: «إن السيرة الذاتية ليست إلا شكل من أشكال السرد. وككل أشكال السرد للسيرة الذاتية مؤلف يكتبها وسارد يسردها وقارئ فضولي يقرأها، ثم مقام سردي ومقام كتابي وما تتميز به السيرة الذاتية هو هذا الالتباس القائم بين المقامين»[footnoteRef:256](1). [256: (1) - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 111.] 

	ويضيف هذا الباحث مؤكدا على خصوصية السرد في هذا الفن بأن السارد في السرد الأوتوبيوغرافي نظريا ليس كائنا ورقيا من صنع المؤلف بل هو كائن انطولوجي حقيقي هو المؤلف ذاته، وهذا المؤلف يتحول إلى سارد لأنه سيخضع مروياته لمقتضيات الفن والكتابة حتى يصل إلى مخاطبه سيخضع مروياته لمقتضيات الفن والكتابة حتى يصل إلى مخاطبه[footnoteRef:257](2). [257: (2) - المرجع نفسه، ص 111.] 

	إضافة إلى طبيعة السرد الخاصة في رواية السيرة الذاتية فإن الصياغات الأسلوبية وتقنيات السرد الروائي المعروفة في فن الرواية تؤدي دورا أساسيا في إضفاء طابع فني على هذا النوع من الكتابة.
	ويرى عبد الله غبراهيم أن ما تختص به الكتابة السير ذاتية على مستوى التشكيل الإبداعي هو كون جميع العناصر الفنية والمكونات السردية تتصل بالذات بوصفها المرجعية الأساسية لمادة النص حيث يقول: «...فكل العناصر الفنية، والمكونات السردية تتصل بتلك الذات، ومع أن درجات الاتصال تتباين بين نص وآخر، فإنه لا يمكن الحديث عن انفصال كامل...»[footnoteRef:258](3). [258: (3) - عبد الله إبرهيم: موسوعة السرد العربي، ص 692.] 

	ويؤكد هذا الناقد على وجود الرابط الفني الذي يصل المكونات السردية بالذات بذكره كتاب "أصداء السيرة الذاتية" لنجيب محفوظ أنموذجا يمثل أقصى ما يندرج تحت مقولة الانفصال؛ ويقصد بذلك أن العلاقات بين الذات ومكونات النص الفنية تترتب على نحو غير مباشر في هذا النص[footnoteRef:259](4)، فرغم أنها أي هذه العلاقات تبدو ضعيفة إلا أنها موجودة لا يمكن إنكارها أو إغفالها بأية حال من الأحوال. [259: (4) - المرجع نفسه، ص 692.] 

	إن البحث في العناصر الفنية والمكونات السردية في النص الروائي الأوتوبيوغرافي يثير بعض المسائل المتعلقة بتقنيات السرد الروائي، وجملة من القضايا النقدية المرتبطة بالنص وعناصره الداخلية ومقوماته الخارجية وهذا ما يدعو إلى طرح السؤال: ما هي المسائل النقدية، والخصائص الفنية التي تميز الكتابة السردية السير ذاتية عن غيرها من الأجناس السردية الأخرى؟
	إن القضايا الفنية المتعلقة بالنص السير ذاتي متعددة وهي جديرة بأن يخصص لها بحث مستقل يتعمق في دراسة تفاصيلها وخصوصيتها وإشكالاتها، نذكر من أهم هذه المسائل:
1. مسألة المقام لسردي؛ إذ في النص السير الذاتي يكون المتلقي إزاء مقامين هما: مقام السرد ومقام الكتابة، وهذا الإشكال يتعلق بقضية توظيف الضمير في السرد، أو صوت السارد والتي سلف ذكرها ضمن هذا البحث، وقد فصل فيها محمد الباردي من خلال نماذج تختلف فيها مقامات السرد بين الضمنية والصريحة، إضافة إلى التموقع الزماني للمقام، أي زمن المقم السردي ومكانه بالقياس إلى السيرة الذاتية التي تروى، ليصل الباحث إلى نتيجة مهمة مفادها أننا أمام النص السير ذاتي نكون إزاء نمطين من السرد لا ثالث لهما وهما السرد اللاحق والسرد المتواقت[footnoteRef:260](1).  [260: (1) - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 112-121.] 

2. مشكلة ترتيب المادة السردية وطرائق عرضها، وكيفيات ظهورها حيث أضحى التساؤل عن طبيعة ترتيب الأحداث وانتظامها ومدى تهشيم الزمن السردي من أهم المباحث التي نالت اهتمام الدارسين والنقاد لأنه وكما يقول الباردي: «لا نجد اتفاقا كاملا بين كتاب السيرة الذاتية على كيفية ترتيب المرويات وأسلوبه»[footnoteRef:261](2) ذلك أن بعض الروايات السير ذاتية تعتمد الترتيب الزمني للأحداث حسب تسلسلها، بينما لا تخضع مرويات أوتوبيوغرافية أخرى لهذا التتابع الحدثي مخترقة التسلسل الزمني وترتيب الأحداث. [261: (2) - المرجع نفسه، ص 127.] 

3. تأخذ الحبكة الأدبية شكلا خاصا إلى حد ما في الرواية السير ذاتية فرغم اهتمام المؤلف بسير الأحداث المؤلمة غالبا فإنه يتوقف عنها ليذكر بعض المواقف بأدق تفاصيلها، إذ لا يكتفي بذكر الأحداث بل يضمنها الأفكار والإنطباعات التي صاحبت تلك الأحداث وبالنظر إلى تعريف الحبكة إذ هو: «تنظيم الأحداث»[footnoteRef:262](3) حسب أرسطو، وهو أيضا: «انتقاء الأحداث والأعمال المروية وتنظيمها، وهو ما يجعل من المادة المروية حكاية موحدة تامة لها بداية ووسط ونهاية»[footnoteRef:263](4) وهذا حسب ريكور. [262: (3) - محمد القاضي وآخرون: معجم السرديات، ص 141.]  [263: (4) - المرجع نفسه، الصفحة نفسها.] 

	إن الحبكة في النص السير ذاتي تتحقق تلقائيا، حيث يتم إخضاع التعاقب الزمني للأحداث لرابط منطقي؛ بمعنى أن الطبيعة المنطيقية تلح على تنظيم الأحداث، وتغيب المصادفة في ذلك، وهو ما ذكره ريكور (1983) في حديثه عن فكرة الكل في الحكاية، والتي يجب أن تكون تصويرا لحدث واحد يشكل كلا...[footnoteRef:264](1). [264: (1) - محمد القاضي وآخرون: معجم السرديات، ص 141.] 

4. لقد أشار عدد من النقاد إلى مسألة فنية مهمة في رواية السيرة الذاتية تحصل أثناء السرد وهي ظاهرة التبئير، التي تأخذ خصوصيتها في النص الأوتوبيوغرافي من كون الذات في السيرة الذاتية هي في الوقت نفسه ذات ساردة وذات موضوع، ونظرا لكون الذات الموضوع في الغالب لا تتجاوز مرحلة الطفولة أو الشباب الأول، والسارد عندما يروي يكون في موقع زمني متقدم كثيرا على زمن التجربة التي عاشها الأنا الموضوع، فإن الحاصل هو ما اسماه ج. جينات بالتبئير الداخلي حيث يظهر السارد أعلم من الشخصية (الذات الموضوع)، وأكثر منها إدراكا، وأقدر منها على الفهم لأنه في موقع من الفهم والإدراك أوسع من الموقع الذي كانت فيه الأنا الموضوع، وبذلك يتيح لنفسه أن يرى نفسه في مرحلة الطفولة ومرحلة التجربة، بعين ليست هي عين الذات الموضوع، وبالتالي يتدخل يبرر كل تلك المشاهدات والتحاليل التي يرويها[footnoteRef:265](2)، وهو ما حصل في أغلب الروايات السير ذاتية إن لم نقل في كلها، كما في "الخبز الحافي" حيث يتدخل محمد شكري (السارد) ليبرر أفعال محمد الطفل (الذات الموضوع)، ويصور إتيانه لعديد الجرائم الأخلاقية بصورة المدفوع إلى ذلك قهريا بحكم الظروف القاسية، إلى درجة أن (الذات الموضوع) تظهر مبرأة من كل خطا، غير مسؤولة عن اختياراتها وما تمارسه من أفعال مشينة وهذا التبئير الحاصل في نص "الخبز الحافي" أوقع بعض الدارسين في محاولات التأويل الكثيرة، يأتي في مقدمتها التساؤل عن سبب إغفال محمد شكري الجوانب المشرقة في حياة الطفل محمد وأسرته، وهو ما يفسر على أنه قد يكون «بغية جعل المتلقي يلتمس له بعض العذر في ما فعله من جرائم أخلاقية»[footnoteRef:266](3). [265: (2) - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 144.]  [266: (3) - من ويكيبديا، الموسوعة الحرة: الخبز الحافي، ماي 2013.] 

	كما نلاحظ هذه الظاهرة (التبئير الداخلي) أيضا في "الأيام" عندما يقول طه حسين مثلا: «في هذا الأسبوع تعلم الصبي الاحتياط في اللفظ، وتعلم أن من الخطأ والحمق والاطمئنان إلى وعد الرجال، وما يأخذون أنفسهم به من عهد. ألم يكن الشيخ قد أقسم لا يعود الصبي إلى الكتاب أبدا وها هو قد عاد وأي فرق بين الشيخ يقسم ويحنث. وبين سيدنا يرسل الطلاق والإيمان إرسالا وهو يعلم أنه كاذب وهؤلاء الصبيان يتحدثون إليه فيشتمون له الفقيه والعريف ويغرونه بشتمهما حتى إذا ظفروا منه بذلك تقربوا به إلى الرجلين وابتغوا به إليهما الوسيلة»[footnoteRef:267](4). [267: (4) -طه حسين: الأيام، ج1، ص 65-66.] 

	كيف لطفل في التاسعة أو أكثر بقليل أن يفهم مثل هذه التصرفات، ويحتاط منها وينبذها بهذا الوعي وهذا الإدراك لمل يصدر عن شيوخه من أفعال وردود فعل متناقضة وغير متوازنة؟ إن طه حسين (المؤلف) بهذا يضيق المسافة بين السارد والذات الموضوع إلى حد بعيد.
5. ظاهرة ازدواجية الزمن في النص الأوتوبيوغرافي تصبح ضرورة خاصة في حال التباعد بين صوت السارد وصوت الشخصية الموضوع والذي يصل حد الانفصام، فالسارد يروي في زمن الحاضر تجربة عاشها في زمن مضى، وهذا ما يؤكد ظاهرة التبئير، وكذا ظاهرة الرؤية المصاحبة والرؤية من الخلف وما يتيح عنهما من تحويل رؤيوي . وهي ظواهر تستغل داخل النص السير ذاتي اشتغالا مخصوصا يميز المحكي الأوتوبيوغرافي[footnoteRef:268](1).  [268: (1) - محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، ص 162.] 

	إن هذه القضايا الفنية المرتبطة بالرواية السير ذاتية، وغيرها من المسائل والإشكالات الفنية تؤكد على أن الكتابة الأوتوبيوغرافية عمل فني إنشائي سردي يحيلنا على الخطاب أدبي متميز ومخصوص بتقنيات سردية ومقومات أسلوبية وفنية مهمة جديرة بالبحث المتخصص والعميق.











مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
4
)





 (
قائمة المصادر والمراجع
)





















مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
1
)

مادة: السير الذاتي                       المستوى: الثانية ماستر           التخصص: أدب حديث ومعاصر

 (
1
)

قائمة المصادر والمراجع:
1. ينظر: مادة سير: الفيروز آبادي: القاموس المحيط، ترتيب ظاهر الزاوي، عيسى الباني الحلبي وشركاه، ط2، د ت، مج2.
وابن منظور: لسان العرب، دار صادر، لبنان، بيروت، د ط، د ت، مج4.
والزمخشري: أساس البلاغة، تحقيق عبد الرحيم محمود، دار المعرفة، لبنان، بيروت، د ط، د ت.
2. أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، دار العلم للملايين، ط3، سنة 1980.
3. معجم الأدباء لشهاب الدين ياقوت بن عبد الله الحموي، 574ه-626ه، نقلا عن: عبد اللطيف محمد السيد الحديدي: فن السيرة بين الذاتية والغيرية في ضوء الأدبي، السعادة للطباعة، ط1، سنة 1417ه-1996م.
4. عبد اللطيف محمد السيد الحديدي: فن السيرة بين الذاتية والغيرية.
5. محمد عبد الغني حسن: التراجم والسير، دار المعارف، ط3، د ت.
6. محمد حامد شريف: نظريات أدبية في تاريخ الدولة العباسية، دار خليفة للطباعة، د ط، د ت.
7. فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، تر: عمر حلي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994.
8. أحمد بن علي آلـ مريع: السيرة الذاتية مقاربة الحد والمفهوم، دار صامد للنشر، تونس، ط3، 2010.
9. محمد معتصم: خطاب الذات في الأدب العربي، مطبعة الأمنية، منشورات دار الأمان للطباعة والنشر، الرباط، ط1، 2007.
10. جليلة الطريطر: مقومات السيرة الحديثة في الأدب العربي الحديث.
11. فيليب لوجون: السيرة الذاتية الميثاق والتاريخ الأدبي، تر وتقديم: عمر حلي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994م.
12. إحسان عباس: فن السيرة.
13. عمار زعموش: السيرة الروائية و"مزاج مراهقة" لفضيلة فاروق، كتاب المتلقي الثالث عبد الحميد بن هدوقة، مديرية الثقافة لولاية برج بوعريريج، وزارة الاتصال والثقافة، مطبعة دار هومة، ط1، سنة 2000.
14. عبد العزيز شرف: أدب السيرة الذاتية، سلسلة أدبيات، ط1، 1992، شركة العالمية للنشر لونجمان.
15. عز الدين إسماعيل: الأدب وفنونه، دار الفكر العربي، ط7، سنة 1978.
16. جبور عبد النور: المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، لبنان، بيروت، ط2، 1984.
17. عبد القادر الشاوي: السيرة الذاتية الهوية والتلفظ، الأدب العربي: مداخل للتفكير والسؤال، منشورات رابطة أدباء المغرب سلسلة موائد مستديرة، 2000.
18. فيليب لوجان: السيرة الذاتية، الميثاق والتاريخ الأدبي، تر: عمر حلي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994.
19. Collingwood, R : The idea of history.
20. عبد اللطيف الحديدي: فن السيرة بين الذاتية والغيرية.
21. علي عبده بركات: رواد السيرة الذاتية من إفرنج وعرب، مجلة العربي، ع165، أوت 1972، نقلا عن أحمد آلـ مريع: السيرة الذاتية.
22. حسن شاكر: أنساق التخييل الذاتي والمذكرات والسيرة الذاتية.
23. أحمد آلـ مريع: السيرة الذاتية.
24. علي عبده بركات: رواد السيرة الذاتية من إفرنج وعرب، مجلة العربي، ع 165، أوت 1972.
25. أحمد آلـ مريع: السيرة الذاتية.
26. ماهر حسن فهمي: السيرة تاريخ وفن.
27. حسن لشكر: أنساق التخييل الذاتي والمذكرات والسيرة الذاتية.
28. دانييل مندلسون وآخرون: قضايا أدبية نهاية الرواية وبداية السيرة الذاتية، تر: حمد العيسى، العربية للعلوم، بيروت، لبنان، ط1، 2011.
29. أحمد آلـ مريع: السيرة الذاتية.
30. نبيل درغوث: الرواية والسيرة الذاتية، نموذج "حفيف الريح"، مجلة المسار، ع 65، سنة 2007.
31. عبد السلام المسدي: النقد والحداثة، دار أمية، د ط، 1989، تونس.
32. تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 2002.
33. عبد العزيز شرف: أدب السيرة الذاتية.
34. تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي.
35. عبد اللطيف الحديدي: فن السيرة بين الذاتية والغيرية.
36. عبد الرحمان بن الجوزي: لفتة الكبد إلى نصيحة الولد،ط2، المطبعة السلفية، مصر، 1397ه.
37. تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي.
38. شوقي ضيف: الترجمة الشخصية.
39. كارل بروكلمن: ما صنف العرب من أحوال أنفسهم، ج1، (المنتقى من دراسات المستشرفين)، تر: صلاح الدين المنجد، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1995م.
40. عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية.
41. محمد الداهي: الحقيقة المكتسبة، قراءة في أشكال الكتابة عن الذات.
42. يحي إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، ط1، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1975.
43. جورج ماي: السيرة الذاتية.
44. دانيال مندليسون وآخرون: قضايا أدبية، نهاية الرواية وبداية السيرة الذاتية، تر: حمد العيسى، الدار العربية للعلوم ناشرون، ط1، 2011، بيروت، لبنان.
45.حنا الفاخوري: تاريخ الأدب العربي، المكتبة البولسية، ط10، سنة 1980، لبنان.
46. تهاني عبد الفتاح شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي.
47. محمد بن عمر التونسي: تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان، نقلا عن تهاني شاكر: السيرة الذاتية في الأدب العربي.
48. يحي إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ط1، 1975.
49. يحي إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث.
50. جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث.
51. طه حسين: الأيام، دار المعارف، د ط، سنة 1952.
52. عمر حلي: الوجه والقفا، ملاحظات عامة عن الحدود المنهجية لدراسة السيرة الذاتية، مجلة علامات، ع6، سنة 1996.
53. إدوارد الخراط: الحساسية الجديدة: مقالات في الظاهرة القصصية، دار الآداب، بيروت، 1993، نقلا عن: فخري صالح: في الرواية العربية الجديدة، مطابع الدار العربية للعلوم، بيروت، ط1، 2009.
54. عبد المحسن طه: تطور الرواية العربية الحديثة، دار المعارف، د ط، د ت.
55. فؤاد القرقوري: مشكلة الجنس الأدبي كما تتجلى في "الأيام" ضمن كتاب: في قراءة النص بين النظرية والتطبيق، تونس، منشورات المعهد القومي لعلوم التربية، 1990، نقلا عن جليلة الطريطر: مقومات السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث.
*-كما نجده عند عبد المالك إبراهيم وصالح هويدي في: تحليل النصوص الأدبية، دار الكتاب الجديد المتحدة، ط1، 1998، لبنان.
56. محمد الباردي: عندما تتكلم الذات، السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث.
57. سلامة موسى: تربية سلامة موسى.
58. محمد الباردي: عندما تتكلم الذات السيرة الذاتية في الأدب العربي.
مولود فرعون: نجل الفقير، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د ط، د ت.
60. نوال السعداوي: أوراقي حياتي، ج2، دار الآداب، 2000.
61. علي جعفر العلاق: الشعر والتلقي، دار الشروق، الأردن، ط1، 1997.
62. إدوارد سعيد: خارج المكان، دار الآداب، د ط، 2000.
63. عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية.
64. Anzieu (Didier) : Créer, detruire, Paris, du nord 1996.
نقلا عن لطيفة البصير: البعد النرجسي في السيرة الذاتية النسائية، مجلة مقاربات، المجلد2، ع4، 2009.
65. أحمد أمين: حياتي.
66. عبد المحسن طه بدر: تطور الرواية العربية الحديثة في مصر (1870-1938)، دار المعارف، القاهرة، ط4، د ت.
67. عباس محمود العقاد: أنا.
68. نبوية موسى: تاريخي بقلمي، (القاهرة: ملتقى المرأة والذاكرة)، ط3، 1999.
69. أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 2005.
70. نبوية كوسى: تاريخي بقلمي.
71. أسماء أحمد معيكل: خواطر امرأة لا تعرف العشق، الأطلسية للنشر، ط1، أفريل 2009.
72. محمد الداهي: الحقيقة الملتبسة، قراءة في أشكال الكتابة عن الذات.
73. Rachda Yacoubi : ma vie, mon cri, op. cit http://www.amazzon.fr/vie-mon-cri 20 novembre 2003.
74. محمد الداهي: الحقيقة الملتبسة.
75. جورج ماي: السيرة الذاتية.
76. شعبان عبد الحكيم محمد: السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، رؤية نقدية، دار العلم والإيمان للنشر والتوزيع، كفر الشيخ، ط1، 2008.
77. جورج ماي: السيرة الذاتية.
78. ميخائيل نعيمة: سبعون، دار العلم للملايين، بيروت، ج1، ط3، 1987.
79. شعبان عبد الحكيم محمد: السيرة الذاتية في الأدب العربي الحديث، رؤية نقدية.
80. حنا مينة: بقايا صور، دار الآداب، د ط، 1990.
81. فدوى طوقان: رحلة جبلية، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان، ط4، 1999.
82. أحمد بن علي آلـ مريع: السيرة الذاتية، مقاربة الحد والمفهوم.
83. محمد شكري: الخبز الحافي.
84. إحسان عباس: فن السيرة.
85. يحي إبراهيم عبد الدايم: الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث.
86. عمار زعموش: السيرة الروائية و"مزاج مراهقة" لفضيلة الفاروق (مقال).
87. الطيب بودربالة: رواية السيرة الذاتية في الجزائر (مقال).
88. فيليب لوجون: السيرة الذاتية.
89. أحمد حيدوش: السيرة الذاتية في الرواية، مجلة المعارف، ع2، 2007.
90. بوشوشة بن جمعة: مراجع الكتابة الروائية في المغرب العربي، مجلة الآداب، العدد2، سنة 1995.
91. أحمد حيدوش: السيرة الذاتية في الرواية، مجلة المعارف، ع2، 2007.
92. بشير القعري: نمذجة الرواية المغربية، مدخل تنظيري تصنيفي (قضايا المرجع والتلقي)، مجلة الآداب، ع1، سنة 1994.
93. غالي شكري: أدب المقاومة، دار المعارف، مصر، د ط، سنة 1970.
94. نور سلمان: الأدب الجزائري في رحاب الرفض والتحرير، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، جانفي 1981.
95. كتاب ياسين: نجمة، تر: محمد قوبعة، المؤسسة الجزائرية للطباعة، ديوان المطبوعات الجامعية، د ط، د ت.
96. أحمد دوغان: شخصيات من الأدب العربي المعاصر، المؤسسة الوطنية للفنون، الجزائر، د ط، سنة 1989.
97. محمد مصايف: النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط2، 1984.
98. عمر حلي: الوجه والقفا، علامات، ع6، 1996.
99. محمد برادة: الأسس النظرية للرواية المغربية المكتوبة بالعربية.
100. بوشوشة بن جمعة: مراجع الكتابة الروائية في المغرب العربي، مجلة الآداب، ع2.
101. فيليب لوجون: السيرة الذاتية، الميثاق والتاريخ الأدبي.
102. إحسان عباس: فن السيرة.
103. فيليب لوجون: السيرة الذاتية.
104. معجب الزهراني: مقاربات حوارية، مؤسسة الانتشار العربي، بيروت، لبنان، ط1، 2012.
105. عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي.
106. مولود فرعون: نجل الفقير.
107. أمل التميمي: السيرة الذاتية النسائية في الأدب العربي المعاصر.
108. عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية، مقاربات في المنهج.
109. ج. هيو سلفرمان: نصيات بين الهرمنيوطيقا والتفكيكية، تر: حسن ناظم وعلي حاكم صالح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، ط1، 2002. نقلا عن عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية.
110. يمنى العيد: الرواية العربية، المتخيل وبنية الفنية.
111. يمنى العيد: الرواية العربية، المتخيل وبنيته الفنية.
112. مولود فرعون: نجل الفقير.
113. أحمد حيدوش: السيرة الذاتية في الرواية، مجلة المعارف، ع2، 2007.
114. حوار نجيب محفوظ مع صبري حافظ: -مجلة الآداب-يوليو 1973، نقلا عن حسين عبد: نجيب محفوظ سيرة ذاتية وأدبية.
115. عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي.
116. عصام العسل: فن كتابة السيرة الذاتية.
117. محمد القاضي وآخرون: معجم السرديات.
118. عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي.
119. من ويكيبديا، الموسوعة الحرة: الخبز الحافي، ماي 2013.
120. طه حسين: الأيام، ج1.
121. محمد الباردي: عندما تتكلم الذات.
122. محمد الباردي: عندما تتكلم الذات.
123. محمد القاضي وآخرون: معجم السرديات.
124. عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي.




 (
5
)
image1.jpeg




image2.jpeg




image3.png




