المحاضرة التاسعة: الفضاء العمومي العربي: يعد مفهوم الفضاء العمومي أحد المفاهيم المركزية في الفلسفة السياسية وعلم الاجتماع وقد اكتسب أهميته الكبرى من خلال التنظير الكلاسيكي الأوروبي الغربي، إلا أن تطبيق هذا النموذج النظري على السياق العربي يواجه تحديات إبستمولوجية وسوسيولوجية عميقة فلطالما وصف الفضاء العمومي العربي بأنه غائب أو ناقص أو معاق نظرا لهيمنة الدولة السلطوية، وتداخل المجال الخاص بالعام، وغياب التقاليد العريقة للنقاش العقلاني الحر بالمعنى الهابرماسي، إن البنية الاجتماعية والسياسية والثقافية في المنطقة العربية لم تسمح بتشكل فضاء عمومي مستقل ومستقر بالصورة التي عرفتها أوروبا.
   ومع ذلك فإن هذا الوصف لا يعني غياب أي شكل من أشكال النقاش العام بل يشير إلى أن الفضاء العمومي العربي يتخذ أشكالا وخصائص مغايرة متجذرة في التراث الثقافي والاجتماعي للمنطقة، وقد شهد هذا الفضاء تحولا دراماتيكيا مع ظهور التكنولوجيا الرقمية وشبكات التواصل الاجتماعي، التي وفرت بنية تحتية جديدة للنقاش العام؛ مما أدى إلى ظهور ما يعرف بـالفضاء العمومي العربي .
1/ الخصائص البنيوية للفضاء العمومي العربي: إن الفضاء العمومي العربي لا يمكن فهمه إلا من خلال استيعاب الخصائص البنيوية التي تشكلت عبر تاريخ طويل من التفاعل بين السلطة والمجتمع والثقافة. هذه الخصائص تمنحه طابعا فريدا يجعله بعيدا عن المثالية الهابرماسية.
· هيمنة الدولة والسلطوية: الخاصية الأبرز للفضاء العمومي في معظم الدول العربية هي هيمنة الدولة وسيطرتها شبه المطلقة على وسائل الإعلام التقليدية والمؤسسات التي يفترض أن تكون مستقلة، هذه السيطرة لا تقتصر على الرقابة المباشرة بل تمتد إلى:
•احتواء المؤسسات: تحويل الصحافة والإذاعة والتلفزيون إلى أبواق للدعاية الحكومية مما يقضي على وظيفتها كـسلطة رابعة أو كمنصة للنقاش النقدي.
•تسييس المجال العام: يتم تسييس القضايا العامة وتوجيهها لخدمة أجندة النظام الحاكم مما يفرغ النقاش من مضمونه العقلاني ويحوله إلى مجرد تأييد أو معارضة موجهة.
•غياب الاستقلالية المالية: تعتمد معظم المؤسسات الإعلامية والبحثية على التمويل الحكومي أو تمويل من رجال أعمال مقربين من السلطة، مما يقوض استقلاليتها التحريرية.
· تداخل المجال الخاص والعام: في الثقافة العربية لا يوجد فصل حاد وواضح بين المجال الخاص والمجال العام كما هو الحال في الفكر الليبرالي الغربي، هذا التداخل يظهر في عدة مستويات:
•الروابط الأولية: تلعب الروابط العائلية والقبلية والطائفية دورا كبيرا في تحديد الانتماء والمشاركة في النقاش العام، فالنقاشات غالبا ما تبدأ في فضاءات خاصة (الديوان، المجلس، العائلة) قبل أن تنتقل إلى فضاء أوسع وتظل محكومة بقواعد الولاءات الأولية.
•سلطة القيم الاجتماعية: تتأثر القضايا التي تناقش علنا بالقيم الدينية والاجتماعية المحافظة فالموضوعات التي تمس الدين أو العائلة أو الأعراف الاجتماعية قد تعتبر من المحرمات التي لا يمكن مناقشتها بحرية في الفضاء العمومي حتى لو كانت ذات صلة بالشأن العام.
· الازدواجية والقطبية: يتميز الفضاء العمومي العربي بوجود ازدواجية بنيوية بين فضاءين رئيسيين:
•الفضاء الرسمي: وهو الفضاء الذي تسيطر عليه الدولة ومؤسساتها ويتميز بالخطاب الموحد والرقابة الصارمة.
•الفضاء غير الرسمي: وهو الفضاء الذي يتشكل في المقاهي، الأسواق، المساجد، والمنتديات السرية حيث يتم تداول الأخبار والنقد بعيدا عن أعين السلطة، هذا الفضاء غالبا ما يكون فضاء مضادا بالمعنى الذي قدمته نانسي فريزر؛ حيث تتشكل فيه خطابات نقدية للمؤسسة الرسمية.
    هذه الازدواجية تخلق حالة من القطبية والاستقطاب الحاد خاصة بين الخطاب العلماني/الليبرالي والخطاب الديني/التقليدي مما يعيق الوصول إلى إجماع توافقي وعقلاني مشترك.
· غياب ثقافة المواطنة الكاملة: إن الفشل في تأسيس فضاء عمومي مستقل يعود جزئيا إلى غياب ثقافة المواطنة الكاملة التي تفصل الفرد عن ولاءاته الأولية وتجعله مواطنا عقلانيا مستقلا، ففي كثير من الأحيان، يظل الفرد محكوما بمنطق الرعية أو التبعية، بدلا من منطق المواطن الذي يمتلك حقوقا وواجبات متساوية هذا الغياب يظهر في:
•ضعف المجتمع المدني: رغم وجود منظمات مجتمع مدني إلا أن الكثير منها إما مخترق من قبل الدولة أو يعتمد على التمويل الخارجي مما يقلل من قدرته على تمثيل صوت الجمهور المستقل.
•الخوف السياسي: الخوف من القمع والملاحقة يظل عاملا حاسما يمنع الأفراد من ممارسة النقد العلني، مما يؤدي إلى ظاهرة التقية السياسية أو الازدواجية السلوكية في التعامل مع الشأن العام.
	الخاصية البنيوية
	الوصف التفصيلي
	التحدي الرئيسي

	هيمنة الدولة
	سيطرة الأنظمة السلطوية على وسائل الإعلام والمؤسسات العامة.
	تحويل النقاش العام إلى دعاية، وإلغاء وظيفة النقد.

	تداخل الخاص والعام
	تأثير الروابط الأولية (القبلية/العائلية) والقيم الاجتماعية على النقاش.
	صعوبة تأسيس فردانية عقلانية مستقلة عن الولاءات التقليدية.

	الازدواجية والقطبية
	وجود فضاء رسمي مُراقب وفضاء غير رسمي مُضاد.
	تشرذم النقاش، وغياب الإجماع المشترك، وزيادة الاستقطاب.

	غياب المواطنة الكاملة
	ضعف ثقافة الحقوق والواجبات المستقلة عن السلطة.
	استمرار الخوف السياسي والرقابة الذاتية.

	هيمنة الدولة
	سيطرة الأنظمة السلطوية على وسائل الإعلام والمؤسسات العامة.
	تحويل النقاش العام إلى دعاية، وإلغاء وظيفة النقد.


2/ الدور التاريخي للفضاء العمومي العربي (من التقليدي إلى الحديث): لفهم التحولات الرقمية الحالية جب تتبع المسار التاريخي للفضاء العمومي العربي الذي مر بمراحل مختلفة كل مرحلة شكلت محاولة لتأسيس مجال للنقاش العام.
· الفضاء العمومي التقليدي (ما قبل الدولة الحديثة): في المجتمعات العربية التقليدية لم يكن هناك فضاء عمومي بالمعنى الهابرماسي الليبرالي؛ بل كانت هناك فضاءات للتداول العام محكومة بالبنية الاجتماعية والدينية:
•المسجد: كان المسجد هو الفضاء العمومي الأول حيث لم يكن مجرد مكان للعبادة؛ بل كان مركزا للتعليم، القضاء، ومناقشة الشؤون العامة والسياسية، كان الخطاب فيه محكوما بالمرجعية الدينية.
•المجلس والديوان: فضاءات شبه خاصة وشبه عامة حيث يجتمع وجهاء القوم وشيوخ القبائل لمناقشة القضايا المحلية وكانت المشاركة فيها محصورة بالنخبة الذكورية.
•السوق والمقهى: كانت هذه الأماكن فضاءات شعبية غير رسمية لتداول الأخبار والشائعات والنقد السري للسلطة وكانت تمثل نواة للفضاء العمومي المضاد.
· مرحلة الإصلاح والنهضة وتأسيس الفضاء العمومي الحديث (القرن 19 - أوائل القرن 20): شهدت فترة النهضة العربية أول محاولة حقيقية لتأسيس فضاء عمومي حديث متأثرا بالنموذج الغربي وكان هذا التأسيس مدفوعا بثلاثة محركات رئيسية:
•الصحافة: ظهور الصحف والمجلات المستقلة (مثل الوقائع المصرية، الأهرام، المقتطف) التي أصبحت منصة للنقاش حول الإصلاح، الهوية، والتعليم فكانت الصحافة هي الأداة الرئيسية التي نقلت النقاش من الفضاءات الشفوية الخاصة إلى الفضاء المكتوب العام .
•الصالونات الأدبية والجمعيات: تأسيس الجمعيات السرية والعلنية والصالونات الأدبية التي جمعت المثقفين والسياسيين لمناقشة قضايا التحرر والنهضة، وهذه الفضاءات كانت تمثل النخبة العقلانية التي حاول هابرماس وصفها.
•التعليم الحديث: ساهمت المدارس والجامعات الحديثة في تخريج جيل من المثقفين القادرين على التفكير النقدي والمشاركة في النقاش العام.
· مرحلة ما بعد الاستقلال وتراجع الفضاء العمومي (منتصف القرن 20): بعد حصول الدول العربية على استقلالها تراجع الفضاء العمومي الحديث بشكل كبير وذلك بسبب:
•بناء الدولة السلطوية: تبنت معظم الأنظمة الجديدة نموذج الدولة القومية المركزية؛ حيث تم تهميش الديمقراطية وتأميم وسائل الإعلام والمؤسسات الثقافية وأصبح الفضاء العمومي أداة للتعبئة الجماهيرية بدلا من النقاش العقلاني.
•صعود الأيديولوجيات الشمولية: هيمنة الأيديولوجيات القومية والاشتراكية التي لم تترك مجالا للتعددية أو النقد.
•تراجع دور المثقف: تحول المثقف من مثقف مشتبك إلى موظف حكومي أو معارض سري مما أضعف دوره كقائد للنقاش العام.
· الفضاء العمومي العابر للحدود:في أواخر القرن العشرين ظهرت محاولات لتجاوز حدود الفضاءات الوطنية المقيدة من خلال وسائل الإعلام الفضائية:
•الإعلام الفضائي: لعبت قنوات مثل الجزيرة والعربية دورا حاسما في خلق فضاء عمومي عربي عابر للحدود، هذه القنوات كسرت احتكار الدولة للمعلومة وأتاحت نقاش قضايا حساسة لم يكن ممكنا تداولها داخل الحدود الوطنية، ومع ذلك ظلت هذه القنوات محكومة بأجندات سياسية إقليمية.
3/ الفضاء العمومي العربي في السياق الرقمي (التحول الافتراضي): شكل ظهور الإنترنت وتكنولوجيا الاتصال الحديثة نقطة تحول جذرية في مسار الفضاء العمومي العربي؛ حيث وفرت هذه الأدوات بنية تحتية جديدة للنقاش العام، بعيدا عن سيطرة الدولة التقليدية.
* نشأة الفضاء العمومي الافتراضي العربي: يعرف الفضاء العمومي الافتراضي العربي بأنه مجال رمزي وغير مادي يتشكل عبر شبكة الإنترنت وتطبيقاتها، ويسمح للأفراد بالتعبير عن آرائهم ومناقشة الشؤون العامة وقد أدى هذا الفضاء إلى:
•كسر احتكار المعلومة: لأول مرة أصبح الأفراد قادرين على تجاوز الرقابة الحكومية والحصول على معلومات من مصادر متعددة مما أضعف مصداقية الإعلام الرسمي.
•تعدد الأصوات: أتاح الفضاء الافتراضي الفرصة لظهور أصوات كانت مهمشة سابقاً (الشباب، النساء، الأقليات)؛ مما أثرى النقاش العام بتعددية لم تكن موجودة في الفضاء التقليدي .
* الأدوات الرقمية كـفضاءات مضادة: تعد شبكات التواصل الاجتماعي هي الأدوات الرئيسية التي شكلت الفضاء العمومي الافتراضي العربي؛ حيث عملت كـفضاءات مضادة سمحت بتنظيم وتداول الخطاب النقدي:
•فيسبوك وتويتر (إكس): لعبت دورا محوريا في الحراك العربي (الربيع العربي) كأدوات للتنظيم والتعبئة السريعة، لقد وفرت هذه المنصات مساحة آمنة نسبيا لتداول المعلومات الحساسة وتحديد أماكن وزمان الاحتجاجات.
•المدونات واليوتيوب: سمحت للمثقفين والناشطين بإنتاج محتوى تحليلي ونقدي معمق مما أعاد للمثقف دوره كـقائد رأي في الفضاء الجديد.
•الرسائل المشفرة: تستخدم كأدوات للتواصل السري والآمن بين المجموعات النشطة مما يعكس استمرار الحاجة إلى فضاءات غير رسمية بعيدة عن الرقابة.
* دور الفضاء الافتراضي في التعبئة السياسية: تعتبر أحداث الربيع العربي 2010-2011 هي التجلي الأوضح لدور الفضاء العمومي الافتراضي في المنطقة، فبينما لم تكن الشبكات الاجتماعية هي السبب الوحيد للثورات إلا أنها كانت بمثابة المحفز والمنظم والموثق للحراك:
•التنظيم اللامركزي: سمحت الشبكات بتنظيم الاحتجاجات بشكل لا مركزي مما جعل من الصعب على الأنظمة قمعها عبر استهداف قيادات محددة.
•نقل الصورة: لعبت صور وفيديوهات الاحتجاجات دورا في كسر حاجز الخوف ونقل الأحداث إلى العالم الخارجي مما وفر حماية نسبية للمتظاهرين.
•تشكيل الهوية الجماعية: ساهمت الهاشتاغات والصفحات المشتركة في بناء هوية جماعية افتراضية عابرة للحدود مما عزز الشعور بالانتماء إلى حركة تغيير أوسع.
* تحديات الفضاء العمومي الرقمي العربي: على الرغم من الإيجابيات يواجه الفضاء العمومي الافتراضي العربي تحديات خطيرة تهدد قدرته على تحقيق النقاش العقلاني والديمقراطي:
•الرقابة الرقمية والسلطوية الجديدة: لم تستسلم الأنظمة العربية للتحول الرقمي بل طورت أدوات جديدة للرقابة والملاحقة بما في ذلك مراقبة الاتصالات، حجب المواقع، وتجنيد الذباب الإلكتروني لتوجيه النقاش وتشويه سمعة المعارضين.
•الاستقطاب وغرف الصدى: أدت الخوارزميات إلى زيادة الاستقطاب السياسي والاجتماعي، فبدلا من أن يكون الفضاء الافتراضي جسرا للحوار، أصبح ساحة لـ غرف الصدى التي تعزل الأفراد داخل مجموعات تتفق مع آرائهم، مما يزيد من التعصب ويقلل من فرص التفاهم.
•الأخبار الزائفة والتضليل: سهولة نشر المعلومات المضللة والأخبار الزائفة  تشكل تحديا كبيرا لمصداقية النقاش العام وتؤدي إلى حالة من الفوضى المعرفية.
•التهجين السلبي: في مرحلة ما بعد الحراك حدث تهجين سلبي حيث انتقلت أساليب القمع والرقابة من الفضاء الواقعي إلى الافتراضي وأصبح الفضاء الافتراضي نفسه أداة لتتبع المعارضين.
	مرحلة التحول
	الخصائص الرئيسية
	الأداة المهيمنة
	التأثير على النقاش العام
	
	

	التقليدي (ما قبل النهضة)
	تداخل الخاص والعام، هيمنة المرجعية الدينية.
	المسجد، المجلس، السوق.
	نقاش محكوم بالولاءات، سري وغير رسمي.
	
	

	النهضة (الحديث)
	محاولة تأسيس فضاء عقلاني، الفصل بين السلطات.
	الصحافة، الصالونات الأدبية.
	نقاش نخبوي، محصور في المدن الكبرى.
	
	

	ما بعد الاستقلال (التراجع)
	هيمنة الدولة، تأميم الإعلام، تسييس المجال العام.
	الإعلام الرسمي (الإذاعة والتلفزيون).
	نقاش موجه، غياب النقد، تعبئة جماهيرية.
	
	

	الرقمي (الافتراضي)
	كسر احتكار المعلومة، تعدد الأصوات، التعبئة السريعة.
	شبكات التواصل الاجتماعي 
	نقاش حيوي ومضاد، لكنه يعاني من الاستقطاب والرقابة
 الرقمية.
	
	


4/ الفضاء العمومي العربي بين النظرية والتطبيق (مقاربة نقدية): إن دراسة الفضاء العمومي العربي تتطلب تجاوز النموذج الهابرماسي الكلاسيكي، وتبني مقاربات أكثر مرونة تستوعب الخصوصية الثقافية والسياسية للمنطقة.
1. نقد النموذج الهابرماسي في السياق العربي: يرى العديد من الباحثين العرب أن تطبيق شروط هابرماس (العقلانية، المساواة، الاستقلالية) على الفضاء العمومي العربي هو أمر غير واقعي، فالمجتمع العربي لم يمر بنفس المسار التاريخي الذي أدى إلى ظهور البرجوازية الليبرالية، لذلك يجب تبني منظور أكثر شمولية:
•من العقلانية إلى التعبير: يجب النظر إلى الفضاء العمومي العربي ليس كساحة للنقاش العقلاني البحت، بل كـساحة للتعبير حيث تتداخل المشاعر، الهوية، والولاءات الأولية مع القضايا العامة.
•من الإجماع إلى التعددية: يجب تبني منظور نانسي فريزر الذي يركز على الفضاءات العمومية الفرعية؛ فالفضاء العمومي العربي هو في الواقع مجموعة من الفضاءات المتنافسة (الإسلامي، الليبرالي، النسوي، الشبابي) التي تتصارع على تعريف الشأن العام.
2. مفهوم التهجين كإطار تحليلي: يعد مفهوم التهجين الإطار الأنسب لتحليل الفضاء العمومي العربي في العصر الرقمي، فالنقاش العام لم يعد محصورا في فضاء واحد (واقعي أو افتراضي)، بل هو نتاج تفاعل مستمر بينهما:
•الواقع الافتراضي: يتم فيه التخطيط، التعبئة، وتشكيل الرأي.
•الواقع المادي: يتم فيه التنفيذ، الاحتجاج، والمواجهة المباشرة مع السلطة.
    هذا التهجين يعني أن أي تحليل يجب أن يأخذ في الاعتبار كيف يؤثر الخطاب الرقمي على السلوك المادي، وكيف تؤثر القيود المادية (الرقابة، القمع) على طبيعة الخطاب الرقمي.
3. مستقبل الفضاء العمومي العربي في ظل التحديات الرقمية: إن مستقبل الفضاء العمومي العربي يظل رهنا بقدرته على تجاوز التحديات الرقمية والسلطوية، ففي الوقت الذي وفرت فيه التكنولوجيا مساحة غير مسبوقة للحرية، فإنها أيضا منحت الأنظمة أدوات جديدة للسيطرة.
•الوعي الرقمي: يتطلب الأمر تعزيز الوعي الرقمي لدى الجمهور، لتمكينه من التمييز بين الأخبار الزائفة والحقيقية، وفهم آليات عمل الخوارزميات وغرف الصدى.
•بناء المؤسسات: يظل التحدي الأكبر هو تحويل الفضاءات الافتراضية العابرة إلى مؤسسات حقيقية في الفضاء الواقعي (أحزاب، جمعيات، صحف مستقلة) قادرة على ممارسة الضغط السياسي بشكل فعال ومستدام.
    لقد أثبت الفضاء العمومي العربي عبر تاريخه الطويل أنه مفهوم مرن يتكيف مع الظروف السياسية والاجتماعية، فمن فضاءات التداول التقليدية (المسجد والمجلس) إلى محاولات النهضة الحديثة (الصحافة والصالونات الأدبية والثقافية)، وصولا إلى الفضاء العمومي الافتراضي في العصر الرقمي، ظل هذا المجال ساحة للصراع بين رغبة المجتمع في التعبير وسعي السلطة للسيطرة.
      فالخصائص البنيوية للفضاء العمومي العربي المتمثلة في هيمنة الدولة، تداخل الخاص والعام والازدواجية القطبية، هي التي شكلت طبيعة النقاش العام تاريخيا ومع ظهور السياق الرقمي، لم يتم إلغاء هذه الخصائص بل تم إعادة إنتاجها في شكل جديد.
    لقد وفرت الأدوات الرقمية (الشبكات الاجتماعية) بنية تحتية لـلفضاءات المضادة، مما أدى إلى موجات من التعبئة السياسية غير المسبوقة، ومع ذلك فإن التحديات المتمثلة في الرقابة الرقمية والاستقطاب الخوارزمي تفرض قيودا جديدة على إمكانية تحقيق النقاش العقلاني والديمقراطي.
      إن الفضاء العمومي العربي اليوم هو فضاء مهجن يتشابك فيه الواقعي والافتراضي ويظل مستقبله مرهونا بقدرة المجتمع المدني والناشطين على استغلال الإمكانات التحررية للتكنولوجيا، وفي الوقت نفسه بناء مؤسسات واقعية قوية ومستقلة قادرة على ترسيخ ثقافة المواطنة الكاملة والنقد البناء.




