المحاضرة الخامسة: الفضاء العمومي خارج الفكر الغربي: لقد تعرض نموذج هابرماس لانتقادات واسعة من داخل الفكر الغربي نفسه كانتقادات نانسي فريزر حول تواجد الفضاءات العمومية الفرعية، ولكن النقد الأكثر راديكالية جاء من منظور دراسات الفكر غير الغربي والأنثروبولوجيا الثقافية والتي تتركز انتقاداتها في ثلاث نقاط أساسية:
1/ إشكالية العلمانية كشرط مسبق: يفترض النموذج الغربي أن الفضاء العمومي يجب أن يكون علمانيا بالضرورة؛ حيث يتم تنحية المعتقدات الدينية جانبا لصالح "العقل العام" أي أنه أداة سلطوية لإعادة تعريف الدين وحصره في الحيز الخاص في المجتمعات غير الغربية، غالبا ما يكون الدين لغة أساسية للتداول العمومي ومصدرا للقيم الأخلاقية التي توجه النقاش السياسي، مما يجعل استبعاده تقويضا لجوهر المشاركة الشعبية.
2/ العقلانية التواصلية مقابل التعددية الثقافية: يركز هابرماس على "قوة الحجة الأفضل" كمعيار وحيد للشرعية في الفضاء العام لكن هذا المعيار يتجاهل أنماطا أخرى من التعبير والتواصل مثل الرموز والطقوس، والشعر والتي تلعب دورا محوريا في تشكيل الرأي العام في ثقافات عديدة فبفرض نمط واحد من العقلانية يعد نوعا من "الإمبريالية الثقافية" التي تهمش الفئات التي لا تتقن لغة النخبة المثقفة أو لا تتبنى منطقها.
3/ النشأة البرجوازية والطبقية: ارتبط الفضاء العمومي الغربي تاريخيا بظهور المقاهي والصالونات الأدبية والصحافة النخبوية، هذا الارتباط الطبقي جعل الفضاء العام في جوهره فضاء اقصائيا للمرأة، والفقراء، والأقليات العرقية، في المقابل نجد في السياقات غير الغربية فضاءات أكثر شمولية أو تعتمد على روابط القرابة والقبيلة والمحلية، وهي روابط يراها الفكر الغربي "ما قبل الحديثة"، بينما هي في الواقع قنوات فعالة للمشاركة والتضامن الاجتماعي.
   بناء على ما سبق يتبين أن الحاجة ماسة لإعادة تعريف الفضاء العمومي ليكون أكثر استيعابا للتنوع الإنساني، فبالعودة إلى الجذور التاريخية والتحولات المعاصرة في الفكر غير الغربي، والتي لها نماذج وتصورات مختلفة لمفهوم الفضاء العمومي في سياقات ثقافية واجتماعية والتي تتأثر بتاريخ وتقاليد المجتمعات غير الغربية وكذا بهياكلها الإجتماعية والسياسية، لذا نجد أن ملامح الفضاء العمومي خارج الفكر الغربي تتمثل في الجذور الثقافية والتقاليد المحلية والتي تحدث فيها النقاشات العامة في أماكن كالأسواق والمساجد والمعابد والمساحات العامة ونجد أنها تتداخل فيها الشؤون الدينية والإجتماعية، ضف إلى آلية التواصل الشفهي الجماعي ومفهوم الفضاء حيث يعتمد على اللقاءات والحوارات الشفهية مرتكزا على السرديات والأساطير للتعبير عن القضايا المجتمعية، إذ أن الفضاء العمومي بمفهومه غير الغربي يتمثل في التوافق والتضامن الجمعي والتركيز على دور الجماعة لا على الفرد، دونما نسيان الموروث الإستعماري وما خلفه من مفاهيم ساهمت في تشكيل الفضاء العمومي بهذه المجتمعات التي لم تستغني عن ثقافاتها ولم تتخلص بعد من استعمارها السابق. 
وعليه نجد أن الفضاء العمومي في الحضارة العربية الإسلامية مخالفا للتصور الشائع الذي يربط الفضاء العمومي بالحداثة الغربية حصرا، عرفت الحضارة العربية الإسلامية مؤسسات وفضاءات قامت بأدوار وظيفية مشابهة لما نسميه اليوم الفضاء العمومي، وإن كانت تعمل وفق منطق قيمي وتشريعي مختلف يمكن رصد هذه التجليات في ثلاثة مستويات أساسية:
- المسجد كفضاء سياسي واجتماعي شامل: لم يكن المسجد في التاريخ الإسلامي مجرد مكان للعبادة، بل كان "برلمانا" مفتوحا ومقرا للحكم ومركزا للتعليم ففيه كان يتم إعلان القرارات السياسية الكبرى، ومناقشة شؤون الحرب والسلم وتلقي المظالم، أين كان نظام الشورى والتداول هو السائد فكانت خطبة الجمعة تمثل وسيلة إعلامية وتواصلية مركزية؛ حيث يطرح الخطيب قضايا الأمة ويحق للمصلين (المواطنين) مراجعته أو الاعتراض عليه، وهو ما يجسد أرقى أشكال التداول العمومي، كما ساهم المسجد فينشر المعرفة والعلم أن كان يعد مكانا للتعليم المفتوح فكانت "حلقات العلم" فضاءات حرة للنقاش الفكري والفقهي؛ حيث لم تكن المعرفة حكرا على طبقة معينة، بل كانت متاحة للجميع مما ساهم في تشكيل رأي عام فقهي وسياسي مستقل عن إرادة الحاكم في كثير من الأحيان.
- السوق ونظام الحسبة كفضاء اقتصادي والرقابة الأخلاقية: يمثل السوق الفضاء المادي الأكثر حيوية في المدينة الإسلامية ومن خلال نظام الحسبة تشكل نوع من الرقابة الاجتماعية والعمومية.
*المحتسب كوكيل للمجتمع: كان دور المحتسب يتجاوز مراقبة الأسعار والموازين إلى ضمان المصلحة العامة ومنع التعدي على الفضاءات المشتركة. 
*التفاعل الاجتماعي: كان السوق مكانا لالتقاء مختلف الفئات الاجتماعية والأعراق والأديان مما جعله فضاء لتبادل الأخبار والأفكار وتشكيل الوعي الجمعي بعيدا عن الرقابة المباشرة للسلطة السياسية.
- الوقف ومفهوم استقلالية المجتمع المدني: يعد الوقف من أهم الابتكارات المؤسسية التي ضمنت استقلالية الفضاء العمومي عن الدولة أين كان تمويل الفضاءات العامة من خلال الأوقاف فتم تمويل المدارس، المستشفيات، المكتبات، والسبل....، هذه المؤسسات كانت تدار من قبل "ناظر الوقف" والمجتمع المحلي، ولم تكن تخضع لميزانية الدولة أو سيطرتها؛ فلقد تمتع بالحصانة القانونية من خلال ما وفره الوقف كحماية قانونية للمؤسسات العلمية والاجتماعية، مما أعطى للعلماء والمفكرين هامشا كبيرا من الحرية في نقد السلطة وتوجيه المجتمع وهو ما يمثل جوهر المجتمع المدني في أرقى صوره.
- المجالس والدواوين كفضاءات بينية: إلى جانب الفضاءات العامة المفتوحة، لعبت "المجالس في البيوت أو قصور الأعيان دورا محوريا في تشكيل النخبة الفكرية والسياسية هذه المجالس كانت فضاءات بينية تجمع بين خصوصية المكان وعمومية القضايا المطروحة، حيث كانت تناقش فيها الأدب، الفلسفة، والسياسة بحرية قد لا تتوفر في الفضاءات الرسمية.
   إن هذه النماذج التاريخية تؤكد أن الفضاء العمومي في الفكر الإسلامي لم يكن مرتبط بفصل الدين عن الدولة بل كان مرتبط بمفهوم "الأمة" و"الجماعة"  التي تملك حق الرقابة والنصيحة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وهو ما يمثل تأصيلا تاريخيا للديمقراطية التشاركية في سياقها المحلي.
تحولات مفهوم الفضاء العمومي في مجتمعات غير الغربية ما بعد الاستعمار: شهد القرن العشرين تحولات جذرية في بنية الفضاء العمومي في المجتمعات غير الغربية نتيجة للاستعمار ثم نشوء الدولة الوطنية الحديثة هذه المرحلة اتسمت بصراع حاد بين النماذج التقليدية والنماذج الوافدة.
*مفهوم السلطة الوطنية واحتكار الفضاء العام: مع نشوء الدولة الحديثة في العالم العربي وأفريقيا وآسيا سعت السلطة السياسية إلى السيطرة على الفضاءات العمومية التقليدية أين تم تأميم الأوقاف، وتحويل المساجد إلى مؤسسات تابعة لوزارات الشؤون الدينية، وفرضت الرقابة الصارمة على الصحافة والجمعيات هذا التأميم أدى إلى انكماش الفضاء العمومي الحر ودوره وتحوله إلى فضاء للدعاية الرسمية.
*الفضاءات البديلة والمقاومة الثقافية: أمام انغلاق الفضاء الرسمي لجأت المجتمعات إلى خلق فضاءات بديلة ظهرت "المقاهي الثقافية"، والنوادي الرياضية، والزوايا الصوفية، والحركات الطلابية كفضاءات للمقاومة وتداول الأفكار المعارضة في هذه المرحلة أصبح الفضاء العمومي ساحة للصراع حول الهوية وتحديد مسار التحديث.
*إشكالية مفهوم ودور الجمهور في المجتمعات الانتقالية: تطرح دراسات ما بعد الاستعمار تساؤلا حول طبيعة الجمهور ودوره في هذه المجتمعات هل هو جمهور "مواطنين" بالمعنى الليبرالي؟، أم هو جمهور "رعايا" أو "أتباع"؟؛ يرى بعض الباحثين أن الفضاء العمومي في هذه المجتمعات يتسم بـالازدواجية حيث توجد لغة رسمية حديثة تخاطب الدولة، ولغة شعبية تقليدية تخاطب المجتمع وهو ما يخلق فجوة في التواصل العمومي.
مقارنة بين الفضاء العمومي في الفكر الغربي وخارجه:
	البعد
	في الفكر الغربي 
	 خارج الفكر الغربي

	المرجعية
	العلمانية (فصل الدين عن الدولة)
العقلانية والرشادة
	العادات والتقاليد، الدين، العرف

	التركيز
	الفردانية، العقلانية ، المساءلة
	الجماعة، التقاليد والاعراف، التفاعل الشفهي

	الأماكن
	المقاهي السياسية، البرلمانات، وسائل الإعلام
	المساحات العامة، المساجد، الأسواق

	التحديات
	الرأسمالية، السيطرة الإعلامية
	التفاوت الإجتماعي، السيطرة السياسية


    لذا نجد أن الفضاء العمومي خارج الفكر الغربي يعكس خصوصية الثقافات والتقاليد المحلية؛ حيث يبرز تنوع الأشكال والأساليب التي يعبر بها عن القضايا العامة، ويسلط الضوء على مرونة وعفوية هذه الفضاءات مما وضعها أمام عديد الصعاب والتحديات لاسيما ما ارتبط بالنظم السياسية والبيئة الإجتماعية.

