
1 
 

 الثالثة: الخطاب عند الفلاسفة المحاضرة 
 مفهوم الخطاب في الفلسفة: 

وأهميته الفائقة في تاريخ الفلسفة. لقد شهد هذا    بمركزيته  (Discourse)"يتميز مفهوم "الخطاب
الفلسفة  في  إليه  يُنظر  كان  فبينما  العصور؛  مر  على  دلًلًته  في  جوهرياا  تحولًا  المفهوم 
الكلاسيكية على أنه وسيلة للإقناع وبلوغ الحقيقة، تطور ليصبح في الفكر ما بعد الحداثي بنية  

للتواصل العقلاني والبحث عن التفاهم في الفلسفة للسلطة والمعرفة، قبل أن يتحول إلى مجال 
 .المعاصرة

 الخطاب في الفلسفة اليونانية: فن الإقناع والبحث عن الحقيقة 
"الخطابة بفن  وثيق  بشكل  الخطاب  ارتبط  اليونان،  فلاسفة  مع  بداياته   (Rhetoric) "في 

 .(Dialectic) "و"الجدل
كان الخطاب عند السفسطائيين، أمثال جورجياس، مجرد فن إقناعي محض.   :السفسطائيون 

لقد تمحورت غايتهم حول التأثير في الجمهور وتوجيه آرائهم من خلال إتقان التلاعب اللغوي  
والبلاغي، متجاوزين بذلك مسألة صدق الحجة من عدمه. لذا، رأوا الخطاب كأداة فعالة للسيطرة  

 .على النفوس وقيادتها
على النقيض تماماا، رفض سقراط وأفلاطون المنحى السفسطائي للخطاب    :سقراط وأفلاطون 

وبالنسبة   الحقيقة.  وإدراك  المعرفة  إلى  للارتقاء  أساسية  وسيلة  الخطاب  اعتبرا  فقد  بشدة. 
ا، فإن الخطاب الأصيل هو   الجدل" )الديالكتيك(، وهو حوار عقلاني يسعى "لأفلاطون تحديدا

لتخطي الآراء السطحية والًعتقادات الظنية وصولًا إلى الماهيات والأفكار الثابتة. وهكذا، فإن 
 .أي خطابة لً ترتكز على أساس معرفي حقيقي لً تعدو كونها مجرد تملق مضلل 

قدم أرسطو تحليلاا منهجياا للخطاب في كتابه "فن الخطابة"، حيث ميز بين ثلاثة أنواع   :وأرسط
 :رئيسية من الخطاب بناءا على غاياتها

 .غايته تحديد النافع والضار في أمور المستقبل )سياسي( :(الخطاب الاستشاري )التشاوري 
 .غايته تحديد العدل والظلم في أمور الماضي )قانوني( :الخطاب القضائي

 .(غايته تحديد الجميل والقبيح في أمور الحاضر )احتفالي (:الخطاب التفاخري )المدح والذم
ا لدراسة الخطاب كفن   .وعلم له قواعده وأساليبه المنطقية والبلاغية وبذلك، وضع أرسطو أسسا



2 
 

 الخطاب في فلسفة ما بعد الحداثة: 
أحدث فلاسفة ما بعد الحداثة، وفي طليعتهم الفرنسي ميشيل فوكو، نقلة نوعية جذرية في فهم 
الخطاب. فبعد أن كان يُنظر إليه كمجموعة من الكلمات أو الجمل، تحول إلى نظام متكامل  

 .يُحدد بشكل فعلي حدود ما يمكن التفكير فيه والتعبير عنه قولًا في سياق تاريخي محدد
ممارسة يرى فوكو أن الخطاب يتجاوز كونه مجرد انعكاس أو أداة للتعبير عن الواقع؛ بل هو  

تعمل على تشكيل وإنتاج هذا الواقع نفسه. فالخطاب هو الذي يخلق ويُكوّن  اجتماعية نشطة
الموضوعات التي يدور حولها )كالجنون، المرض، والجريمة(، وفي الوقت ذاته يُنتج الذوات  

 .المرتبطة بها )كالطبيب، المجنون، والمجرم(
 :أهم الأفكار في مفهوم فوكو للخطاب هي

لخطاب يُنشئ ويُكوّن المفاهيم والجوانب الًجتماعية بدلًا من ا :الطبيعة التكوينية للخطاب  . 1
 .أن يعكسها فقط

يتجسد في  نسيج من العلاقاتالسلطة ليست كياناا يُمتلك، بل هي  :الخطاب والسلطة . 2
الخطاب. يُعتبر الخطاب الناقل الأساسي الذي يسمح للسلطة بالتغلغل وفرض الهيمنة بطرق 

ا عن الإكراه المباشر  .خفية، بعيدا
كل معرفة هي نتاج لتشكيلة خطابية معينة،   .لً توجد معرفة محايدة  :الخطاب والمعرفة . 3

 .وبالتالي فهي مرتبطة بعلاقات السلطة 
هي مجموعة القواعد التاريخية والموضوعية التي تحدد في فترة ة: الممارسة الخطابي . 4

 .زمنية معينة شروط إنتاج المنطوقات والمعارف
 الخطاب في الفلسفة المعاصرة: أخلاقيات التواصل 

يقدم الفيلسوف الألماني يورغن هابرماس، وهو من أبرز وجوه مدرسة فرانكفورت النقدية،  
 .منظوراا مختلفاا للخطاب يركز على بعده التواصلي والأخلاقي

يرى هابرماس أن الخطاب هو أساس "الفعل التواصلي"، وهو فعل لغوي يهدف إلى تحقيق   
المشاركين بين  والإجماع  تحقيق  .التفاهم  إلى  يهدف  الذي  الًستراتيجي  الفعل  عكس  على 

 .مصلحة ذاتية، يهدف الفعل التواصلي إلى الوصول إلى اتفاق عقلاني 



3 
 

يطور هابرماس ما يُعرف بـ"أخلاقيات الخطاب" أو "أخلاقيات المناقشة"، والتي تقوم على 
فكرة أن المعايير الأخلاقية الصحيحة هي تلك التي يمكن أن يتفق عليها جميع المشاركين 

 :المثالي هيوشروط هذا الخطاب  .في خطاب عقلاني حر ومتكافئ
 .يجب أن يكون لكل شخص قادر على الكلام والفعل الحق في المشاركة  :الشمولية

 .يحق للجميع التعبير عن مواقفهم ورغباتهم واحتياجاتهم :الحرية
لً يجوز منع أي متحدث من ممارسة حقوقه من خلال الإكراه الداخلي أو   :الخلو من الإكراه

 .الخارجي
بهذا، يعيد هابرماس للخطاب وظيفته العقلانية، لً كأداة للوصول إلى حقيقة ميتافيزيقية )كما 
عند أفلاطون(، بل كأساس لبناء التوافق الًجتماعي والأخلاقي في المجتمعات الحديثة على 

 .قاعدة الحجة الأقوى 
 هيجل: 

هيجل   عند  الفلسفي  الخطاب  –Georg Wilhelm Friedrich Hegel, 1770)يشكّل 
 (Systematic)جزءاا محورياا وأساسياا من تيار المثالية الألمانية، ويتميز بكونه نسقياا   (1831
 .أو الروح المطلق (The Absolute)ويسعى إلى إدراك المطلق  (Dialectical)وجدلياا 

 :أبرز ملامح هذا الخطابو
 :(Absolute Systematism) النسقية المطلقة . 1

يؤمن هيجل بأن الحقيقة تتخذ شكل النسق الشامل، وأن الفلسفة لً يمكن أن تكون حقيقية إلً  
 .إذا كانت نظاماا مترابطاا 

هدفه هو بناء نظام فلسفي يغطي كل مجالًت الواقع والفكر، من المنطق إلى الطبيعة إلى  
 .الروح )الذاتية، الموضوعية، المطلقة( 

 :(Dialectical Method) المنهج الجدلي . 2
 .والواقع والتاريخالجدل هو المحرك الأساسي للفكر 

، (Antithesis الـ) يحمل في داخله نقيضه (Thesis الـ) يرى هيجل أن الفكرة أو المفهوم
، وهو ما (Synthesis الـ) ومن خلال صراع وتوسط بينهما، ينشأ مركب أعلى وأكثر اكتمالًا 

 .(Aufhebung) "يسميه "النفي المؤكد" أو "النفي الذي يتم الحفاظ عليه



4 
 

الحركة الجدلية هي التي تفسر تطور الوعي، وتاريخ الفلسفة، والحركة التاريخية بصفة هذه  
 .عامة
 :(Absolute Idealism) العقلانية والمثالية المطلقة . 3

 ."كل ما هو عقلي هو واقعي، وكل ما هو واقعي هو عقلي" :الشعار الأساسي لهيجل هو
 Absolute)أو الروح المطلق   (Absolute Idea)يرى أن الحقيقة النهائية هي الفكرة المطلقة  

Spirit)وهو الوعي بالذات الذي يصل إليه الفكر في نهاية تطوره ،. 
الفلسفة تسعى إلى إدراك هذا المضمون الجوهري أو الوحي الواقعي للفكرة الإلهية وتبرير الواقع 

 .الحقيقي للأشياء
 :(History and Freedom) التاريخ والحرية . 4

 .فلسفة هيجل للتاريخ تركز على فكرة أن التاريخ هو تقدم في وعي الروح بالحرية 
يرى أن العقل الكلي يتجسد ويحقق ذاته تدريجياا عبر مراحل التاريخ المختلفة، وأن الدولة في 

 .شكلها الأعلى هي تجسيد للإرادة المقدسة والفكرة الأخلاقية 
 :(Knowledge as Movement) المعرفة كحركة . 5

ثابتة، بل هي دائماا في حالة   ليست مجرد وقوف على حقائق  الفلسفية عند هيجل  المعرفة 
حركة فكرية وفق منطقها الداخلي، حيث تؤدي الأفكار إلى نفي نفسها والًنتقال إلى أفكار 

 .أكثر عمقاا وشمولًا )كما في كتابه "فينومينولوجيا الروح"( 
باختصار، الخطاب الفلسفي الهيجلي هو خطاب يسعى إلى الشمول والتوفيق، حيث يستخدم  
المنهج الجدلي لإظهار أن كل شيء في الوجود وفي الفكر يتحرك ويتطور نحو تحقيق المطلق،  

 .الذي هو عقلاني وواقعي في آن واحد
 

 

 

 


