
[image: C:\Users\elkima\Desktop\téléchargement.png]       جامعة العربي بن مهيدي أم البواقي     [image: C:\Users\elkima\Desktop\téléchargement.png]
كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية
قسم العلوم الإنسانية
المستوى : أولى ماستر تخصص ' الاتصال الجماهيري والوسائط الجديدة  ' 
     مقياس : سوسيولوجيا الاتصال الجماهيري  
المحاضرة العاشرة : مدرسة فرانكفورت والثقافة الجماهيرية 


أولا الثقافة الجماهيرية : 
مفهوم الثقافة الجماهيرية : هي مجموعة المنتجات والممارسات الثقافية (مثل الموسيقى، الأفلام، الموضة، وسائل التواصل الاجتماعي) التي يتم إنتاجها بكميات ضخمة وتوزيعها عبر وسائل الإعلام الحديثة لتصل لأكبر عدد ممكن من الناس، وتتميز بأنها تُصنع وتُسوق تجارياً وليست بالضرورة تنشأ عضوياً من المجتمع، وتسعى لتوحيد الأذواق والأنماط السلوكية، وتؤثر بشكل كبير على الرأي العام وتشكيل الهوية. 
أهم خصائص الثقافة الجماهيرية :
· الإنتاج الضخم والتوزيع الواسع : تتج بكميات كبيرة وتصل عبر الإعلام الجماهيري (الراديو، التلفزيون، الإنترنت) لأعداد هائلة من الناس.
· مصدرها : تنبع من مؤسسات إعلامية وتجارية كبرى، وتستمد مضمونها من الثقافة الراقية والشعبية، لكنها تُعدّ للاستهلاك السريع.
· التوحيد والتعميم : تهدف إلى توحيد أذواق الناس وأنماط سلوكهم، على عكس الثقافة الشعبية التقليدية التي تتسم بالتنوع المحلي.
· التأثير : تشكل تصورات عن النجاح والجمال وتؤثر على الهويات الاجتماعية والمعايير الأخلاقية.
· الوسائط : تشمل ظواهر مثل موسيقى البوب، أفلام هوليوود، الموضة السريعة، ثقافة المؤثرين على السوشيال ميديا، والتلفزيون.
· الاستهلاك:  يتلقاها الجمهور كرسائل إعلامية، وقد تفقد ارتباطها بالواقع العملي إذا لم تكن مرتبطة بتجربة حقيقية، كما يرى المفكرون مثل مالك بن نبي،
خصائص الثقافة الجماهيرية: حددها نصر الدين العياضي" فيما يلي:
-1 إنها خطاب عام يقع في ملتقى خطب أخرى تحتوي إشكالية الثقافة الجماهيرية على مختلف المعطيات الآتية من أفاق أو مصادر نظرية مختلفة جدا مثل : القانون الإقتصاد الأدب الأخلاق، علم الإجتماع ... إن الخطاب عن الثقافة الجماهيرية يولد الغموض ويقوم بالإنتقاء.
-2 إن الخطاب عن الثقافة الجماهيرية خطاب متقفين المثقفين الذين يعيشون في الثقافة الجماهيرية ومنها وهنا تتبع علاقاتهم الفضولية بهذه الثقافة، يقصون أنفسهم من تأثيرها لكنهم يشكلون طرفا في النقاش الذي تثيره.
-3  عاني الخطاب عن الثقافة الجماهيرية من عدم الدقة في موضوعه وفي مجال بحثه، فهي تشمل بصفة عامة منتجات الراديو التلفزيون السينماء الكتب الجريدة، المجلة أي باختصار كل المنتجات المقدمة للجمهور بقنوات جماهيرية، ولكن في بعض الأحيان تغطي الثقافة الجماهيرية مجالا أكثر تحديدا، حيث تبدو شديدة الإرتباط بمفهوم ال ترفيه وفي هذا الحال لا تشمل كل المنتجات الجماهيرية بل الأفلام، الألعاب والرياضة... وبعبارة أخرى إنها تشمل ما يخرج عن نطاق ما نسميه عادة بالإعلام السوسيو إقتصادي والسياسي.
-4إنه خطاب يتطور بمعية خطاب آخر، خطاب المجتمع الجماهيري، حيث توجد في الخطاب عن الثقافة الجماهيرية بشكل ضمني أو مستتر طريقة لإدراك وفهم الكيان الإجتماعي أو على الأقل بعض الفرضيات حول طبيعة النظام الإجتماعي الذي تتطور فيه الثقافة الجماهيرية، فهي ترتبط بالتحول والتغيير في المجتمع، إنها ترتبط على مستوى قرائن التغيير بالتصنيع وتطور التقنية وتغيير العلاقات بين الأشخاص وتغيير المحيط.
ثانيا : مدرسة فرانكفورت : 
تتميز مدرسة فرانكفورت بخصائص رئيسية منها نقدها للثقافة الجماهيرية وصناعة الثقافة التي اعتبرتها وسيلة للهيمنة، وتطويرها للنظرية النقدية الماركسية مع رفضها للقطاعات الاقتصادية والحتمية التاريخية، بالإضافة إلى اهتمامها بتفكيك بنية العقل الأداتي والتقني في المجتمعات الحديثة. كما تميزت بتركيزها على الربط بين الفلسفة والعلوم الاجتماعية والسياسية، والنظر إلى الفن كوسيلة لكشف المعاناة الإنسانية ورفضها للتنميط في الفكر والسلوك. 
خصائص مدرسة فرانكفورت
· نقد الثقافة الجماهيرية وصناعة الثقافة:
· اعتبرت أن التلفزيون والموسيقى الشعبية ووسائل الإعلام خدعت العمال وأدت إلى قبولهم لدور مهين.
· شجب أدورنو الموسيقى الشعبية والجاز باعتبارهما جزءًا من صناعة الثقافة التي تسعى إلى استدامة الرأسمالية من خلال جعلها "مُرضية جماليًا" و"مُريحة".
· تطوير النظرية النقدية:
· طورت الماركسية لتناسب الظروف الاجتماعية والسياسية الجديدة في القرن العشرين، مع رفضها للحتمية الاقتصادية والمرحلية للتاريخ.
· ركزت على الجوانب الاجتماعية والسوسيولوجية التي أغفلها ماركس، مثل دور الأيديولوجية والثقافة.
· نقد العقل الأداتي والتقني:
· حذرت من العقل الأداتي الذي يركز على التكيف مع الواقع وتثبيت السلطة القائمة بدلًا من تجاوزها.
· أشارت إلى أن العقلانية التقنية الحديثة تسعى إلى السيطرة على الطبيعة والإنسان، وأن التقدم قد أدى إلى عكسه.
· الربط بين الفلسفة والعلوم الاجتماعية والسياسية:
· أسست لأول مرة معهد الأبحاث الاجتماعية بهدف ربط الفلسفة بالعلم الاجتماعي.
· هدفت إلى تطوير أساليب جديدة لمعالجة المشكلات الاجتماعية من خلال تقديم فئات جديدة.
· النظرة إلى الفن:
· اعتبرت الفن الراديكالي كأداة لكشف المعاناة الإنسانية الحقيقية وتجاوز الجماليات التقليدية التي قد تكون أيديولوجية.
· شددت على أن الفن يمكن أن يعمل كشكل من أشكال المقاومة ضد التنميط.
· الشعور بالاغتراب:
· أفاد بعض أعضائها بأن شعورهم بالاغتراب من المجتمعات الرأسمالية والشمولية، دفعه إلى الاهتمام بقضايا الطبقة العاملة. 
مراحل تطور المدرسة : 
1. الجيل الأول: النقد الجذري للتنوير (الأربعينات والخمسينات)
· المؤسسون:  ماكس هوركهايمر، ثيودور أدورنو، هربرت ماركوز، فالتر بنيامين.
· المرحلة : الهجرة إلى الولايات المتحدة بسبب النازية، حيث واصلوا تطوير النظرية النقدية.
· التركيز:  نقد العقلانية الأداتية (التي أدت إلى الفاشية والسيطرة)؛ نقد صناعة الثقافة (التي تنتج الاستهلاك والتوافق)؛ دمج الماركسية مع التحليل النفسي.
· العمل الرئيسي: جدلية التنوير  )أدورنو وهوركهايمر(
2. الجيل الثاني: العقلانية التواصلية (الستينات وما بعدها(
· الشخصية المحورية: يورغن هابرماس.
· المرحلة: العودة إلى ألمانيا وإعادة تأسيس المعهد (1953(.
· التركيز:  تجاوز نقد هوركهايمر وأدورنو، بالتركيز على "العقلانية التواصلية" القائمة على التفاهم والحوار في الفضاء العام (المجتمع، الديمقراطية) بدلاً من السيطرة والأدوات. 
3. الجيل الثالث: نظرية الاعتراف (أواخر القرن العشرين والقرن الحادي والعشرين)
· الشخصية المحورية: أكسل هونيث (تلميذ هابرماس(
· التركيز: التحول من "أخلاق التواصل" إلى "أخلاق الاعتراف"، حيث ينشأ الصراع الاجتماعي من غياب التقدير والاحترام المتبادل (الصراع من أجل الحقوق والهوية( 

image1.png




