
الإسلام
من البساطة إلى التركيب



الإسلام من البساطة إلى التركيب

 الطبعة الأولى
1446 هـ - 2024 م

ISBN: 978-625-98088-9-5

جميع الحقوق محفوظة

تصميم وإخراج فني

ربيع معروف مراد

تصميم الغلاف

رفاه شرف الدين

Baskı Cilt: ERG Matbaa maltepe Mh. Litros Yolu 2.Matbaacılar Sıt, 2E1 Istanbul

 www.safwacenter.net	 	    s a f w a c u l t u r a l
 contact@safwacenter.net	  +90 535 781 99 57

Safva Araştırma Ve Yayıncılık Hizmetleri Ticaret Limited Şirketi

SAFWA For Research and Publishing Services Trade Limited Company

Sicil No: 313638/5



الإسلام
من البساطة إلى التركيب

تدقيق

أ. محـيي الديــن قبرصــلـي         د. إياد محمد صبحي دخان

الطبعة الأولى 2024





5

فهرس المحتويات

الفصل الأول: الموضوعات الأساس......................................................................... 7
حبة...................................................................................................... 7 حلة والصُّ الرِّ

9 ................................................................................................................ ما الدين؟

11................................................................................................ دٌ البداية كلامٌ معقَّ

12................................................................................. الغيب حاضرٌ في كل تفسيرٍ

14............................................................................................................. ما الإسلام؟

ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِسجى:.............................................................................................17 ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِبِسۡمِ ٱللَّهَّ سمحبِسۡمِ ٱللَّهَّ
سجى أول الوحي، ولماذا أقرأ؟...............................................................................21

ۡ
ٱقۡرَأ
ۡ
سمحٱقۡرَأ

23......................................................................................................... سورة الفاتحة

24............................................................................................................. ثلث القرآن

العقيدة والشريعة )الإيمان والعمل الصالح(........................................................26

الإنسان )الذكر والأنثى(.........................................................................................27

29................................................................................ الإيمان والكفر.. أليس حاجزاً؟

30..................................................................................................... قائمة الإيمانيات

دٌ في القرآن الكريم...................................................................30 ودور الرسل محدَّ

30............................................................................................................. اليوم الآخر

31............................................................................................... والإنسان في القرآن

31........................................................................................................ القضاء والقدر

32.............................................................................................. الطريق إلى الإسلام؟

العمل الصالح.........................................................................................................34

النسق القرآني.......................................................................................................35



6

ا�سلام من البساطة إلى التركيب

النسق القرآني ومشروع الإنسان..........................................................................36

سة............................................................37 الطبقة الأولى: المقولات الكبرى المؤسِّ

الطبقة الثانية: شروط التعايش بين المختلفين...................................................37

الطبقة الثالثة: قواعد الحوار بين المختلفين )الدعوة(..........................................38

39...................................... الطبقة الرابعة: الحرب بداية ونهاية والعودة إلى السلم

40.............................................................................................................. يوم جديد

مقاصد الشريعة في الفرد....................................................................................40

أمّهات الأخلاق.........................................................................................................42

44.............................................................................................................. لقاء جديد

49.............................................................................................................. يوم جديد

الصلاة.....................................................................................................................52

55.................................................... الفصل الثاني: تحدياتٌ تواجه المسلم اليوم
أ. التاريخ والصراع حول الأشخاص والأحداث...........................................................56

58................................................................................................... ب. الفِرَق الدينية:

58................................................................................................. ج. الأحزاب الدينية:

59........................................................................................... د. الصراعات الفقهية:

هـ. أوضاع العالم الإسلامي والمسلمين:...............................................................61

وفي الختام............................................................................................................62



7

الفصل الأول: الموضوعات الأساس 

حبة حلة والصُّ الرِّ
ليس هناك عندي أجمل من صباحٍ جميلٍ في مقهىً صغيرٍ تطلُّ نوافذه على حركة الشارع 
يتجهون  بٍ  وطلَّاَّ أعمالهم،  إلى  يذهبون  لأناسٍ  ترتفع  الحياة  أصوات  وتسمع  والعابرين، 
السيارات، وحركة  الشوارع، وأصوات  أو جرياً في  يتريضون مشاةً  وآخرين  إلى مدارسهم، 
القطارات، وصوت حبَّات المطر على نافذة المقهى، ورائحة الخبز الساخن، والقهوة تكسوها 

الرغوة، ويفوح منها عبقها المعهود، وأن تقابل دفء المكان ببرودة الخارج.

لهذا أحبُّ السفر، ولهذا أجدني بين لندن وإسطنبول، رغم جمال مدنٍ كثيرةٍ زرتها في 
لا  والعزلة  الزحمة  ومن  والسكون  الحركة  من  العجيب  المزيج  ذلك  ولكنَّ  والغرب،  الشرق 

أستشعره إلا في هاتين المدينتين.

أهي  اللَّحظات..  أجمل  حسبتُ  لو  لكن، 
فما  الإنسان..  لقَلت:  الإنسان؟  أم  المكان،  نتيجة 
وتلتقي  الحديث،  تطارحه  صاحبٌ  هناك  يكن  لم 
معه  تتجاذب  ويناقشك،  تناقشه  بذائقتك،  ذائقته 
الحياة،  جوانب  في  معه  وتنتقل  الحديث،  أطراف 
ربما الرياضة، أو الفن، أو الأدب، أو السياسة، أو 

الاقتصاد، أو الأسرة.. إلخ.

بالمعرفة  شغوفاً  زلت  ولا  الكثير،  وعشت  الكثير،  قرأت  قد  وجدتنُي  السبعين  سنِّ  وفي 
ني وتتوارد إلى ذهني الأسئلة،  ومحاولة التعرُّف على هذا العالم المذهل، ولا زال الكتاب يشدُّ
وأتساءل: ما الذي اختلف عليَّ منذ وقعت في غرام القراءة وأنا ابن الصف الثالث الابتدائي؛ 
حيث كنت أتسلَّل إلى مكتبة أختي لأطالع القصص واختياراتها من الكتب، وأستعرض في 

ذهني رحلة الحياة التي امتلأت بالحوارات التي لا تهدأ مع الذات والغير.



8

الإسلام من البساطة إلى التركيب

وأحمد الله أن عشت حتى اللحظة.. لكن، هل تغيَّر شيءٌ فيَّ منذ تلك اللحظة؟

قلتُ: لم يتغيَّر الشغف، ولكن.. في مرحلة الشباب المتأخّر في السبعينات، أبدو أكثر هدوءاً 
ة الاستماع للآخر أكثر حضوراً.. لكن، لماذا؟ وقدرةً على الاستماع، أصبحتْ كفَّ

ل الأولى يغلب على الإنسان أنه يعرف كل شيءٍ.. وفي أوسط  بدا لي أنه في مراحل التشكُّ
ا يعرف أشياء.. وفي الشباب المتأخر )بعد الخمسين..(، يريد أن يعرف  العمر يعتقد أنه ربَّمَّ
ر هذا  ث معارفه التي تتقادم كلما تطوَّ ةٍ؛ ليحدِّ ما الذي يدور من حواراتٍ جديدةٍ أو مستجدَّ
ف  العالم، إنه يعيد اكتشاف ذاته من خلال من حوله، ما الذي فاته؟ وما الذي عليه أن يتعرَّ

إليه؟ وما الذي يحتاج أن يراجعه؟

ع، فقد يكون صديقٌ أو قريبٌ اعتدْتَ السفر معه.. أو صديقٌ اعتدتَ  صحبة السفر تتنوَّ
ٍ من المقيمين في تلك البلاد.. والمقيمون في بلادٍ جديدةٍ لكلٍّ  لقاءَه.. أو لقاءهم في بلدٍ معيَّنَّ
وزيارة  المشي  رياضة  فبين  ممكناً،  اللقاء  تجعل  واهتماماتٌ  ترُوى..  أن  يمكن  قصةٌ  منهم 
المكتبات والاستمتاع بأجواء لندن الباردة غالباً، والمتقلبّة الطقس دائماً، والجلوس في مقاهيها 
أسميته:  الذي  الكتاب  هذا  حكايات  تولَّدَت  والشاي،  القهوة  وارتشاف  المنتشرة،  الصغيرة 
)الإسلام.. من البساطة إلى التركيب(، والذي تكوَّنت صفحاته من حواراتٍ دينيةٍ دارت مع 

مجموعةٍ من الأحبة من سكان تلك الديار.

مجالس  وحضر  الحديث،  علم  ودرس  القرآن صغيراً،  حفظ  إريتريا،  من  شابٌّ  محمد 
الشيوخ، وعاش فترة الصحوة بما فيها من حواراتٍ دينيةٍ في بيئةٍ سلفيةٍ، ولكنَّ أسئلته أو 
تساؤلاته جعلته يقرأ كثيراً، ويحاور كثيراً، واضطرَّ للهجرة إلى بريطانيا بحثاً عن الاستقرار، 

ر دراسة الفلسفة وخوض حواراتها. وقرَّ

أبو كيان شابٌّ من كردستان، دفعته ظروف العراق للهجرة إلى ألمانيا والاستقرار فيها، 
في  الماجستير  على  وحصل  للاستقرار،  بريطانيا  إلى  انتقل  ثم  فيها،  السياسة  علم  درس 

القيادة في بريطانيا.

الجميع هنا عالقٌ بين لقمة العيش وتدبيرها، وبين أشواق العقل وحوارات المصير، ومثلهما 
ن تحيط بهم أسئلةٌ كثيرةٌ بين هموم الذات الآنية  آلافٌ من الشباب المسلم وغير المسلم ممَّ

وتطلُّعات المستقبل.



9

مع هذين الشابَّين كانت صحبة لندن في السنوات الأخيرة، ومنها وُلِدَ هذا الكتاب، ورغم 
أن  لكن.. سأحاول  الكتب-،  حال  -كما هي  منهجيٍّ  نسقٍ  تنتظم في  تكن  لم  الحوارات  أنَّ 
، وتفيد متسائلًا لم  ، لعلَّها تنير الطريق لفكرةٍ جديدةٍ، أو لحوارٍ مستقبليٍّ أنظّمها بأثرٍ رجعيٍّ

تتُحَ له فرصة حضور هذه الحوارات.

ما الدين؟
لندن،  في  صيفاً  النهار  منتصف  الوقت  كان 
وبصحبة محمدٍ، وهو يحكي لي عن رحلة أسرته 
من إريتريا إلى إحدى العواصم الإسلامية، وقصة 
تلك  في  للأسرة  عقودٍ  أربعة  على  زادت  عيشٍ 
وفكرة  الحديث،  لعلم  الشرعية  ودراسته  الديار.. 
وقصة الهجرة، فهو لم يرَ بلده الأصلي قط؛ بل كل 

ذكرياته تمركزت في بلاد الإسلام تلك، وبين مساجدها، ووسط بيئتها الدينية، ويشرح لي 
ر الانتقال لدراسة الفلسفة.. لماذا قرَّ

، ثم تلبَّدت السماء بالغيوم وانهمر المطر، هكذا  شعرت بقطراتٍ من المطر تتساقط عليَّ
مقهىً  أقرب  يكون  أن  المطر، وصادف  توقُّف  إلى حين  الجوار  أقرب مطعمٍ في  إلى  هربنا 
وجدنا  هكذا  التركي،  “السميط”  مع  الساخنة  القهوة  لتناول  فرصةٌ  وهي  تركيَّاً..  مجاورٍ 
أنفسنا داخل المقهى، وعلى طاولةٍ تتَّسع لأربعة أشخاصٍ، والمحل مزدحمٌ بالناس الذين دفعهم 

المطر للاحتماء بالمكان..

وحال جلوسنا.. واصلنا الحديث عن محمد وذكرياته ورحلته، ولم يقطع علينا الحديث 
وفنجان القهوة إلا سيدةٌ تستأذن بالجلوس إلى طاولتنا.. كانت في الأربعينات من عمرها، 

وقد غادرت مقعدها مع كتابٍ تحمله في يدها.

سألتنا حال جلوسها: هل أنتما مسلمان؟

ومباشرةً انتقلت من الحديث بالإنجليزية إلى الحديث بالعربية وباللهجة المصرية..

توقفنا عن الحديث وأشرنا إليها: أن نعم نحن مسلمان..

ما الدين؟



10

الإسلام من البساطة إلى التركيب

واصلت حديثها متسائلةً: هل يمكن أن آخذ من وقتكما قليلًا.. فلديَّ بعض الأسئلة؟

قلنا لها: على الرحب والسعة.

اًَ!؟  حقَّ الدين الإسلامي ليس ديناً  أنَّ  أتعلمان  تابعت:  د في استكمال حديثها..  تتردَّ ولم 
وأنكما قد تكونان مخدوعين فيه..!؟

وواصلت الحديث مندفعةً: ليس هناك مُخَلِّصٌ سوى يسوع..

لها: واصلي نستمع  ابتسامةً على وجه محمدٍِ أيضاً.. قلت  ابتسمتُ في داخلي، ولمحت 
إليك.

استكملت حديثها بحماسٍ شديدٍ، فهي داعيةٌ نصرانيةٌ، ولا أدري لماذا اختارتنا لتدعونا، 
ولكن أصبحنا في موضع المدعوِّين.

ف على ما عند الأستاذ من معارف.. لم تكن معارفها  بدأتُ أستفسر منها كطالب عِلمٍ يتعرَّ
ا ينتهي بإرباكٍ لسرديَّتها.. وبدا  توازي حماسها، ولاحظَت أني أستفسر، وأنَّ الاستفسار ربَّمَّ

عليها التوتُّر.

الذي  الموضوع  عن  قدرٍ  أكبر  أعرف  أن  وأريد  السنّ،  كبير  فأنا  تغضبي..  لا  لها:  قلت 
ثين عنه.. تتحدَّ

رت الانسحاب مسرعةً.. لعلَّها أدركت صعوبة الموقف، فقرَّ

التفت إليَّ محمد متسائلًا، قال: لماذا لم يبدُ عليك الغضب من حديثها!؟

قلت: ولماذا الغضب!؟ فالسيدة تحرّكها مشاعر قويةٌ تجاه الدين، وتريد أن يشاركها كل 
لت إليه. الناس ما توصَّ

قال محمد: حسناً.. لاحظت أنك سألتها: لماذا نحتاج الدين أصلًا؟

مةٍ في طرح تساؤلاتهم،  قلت له: أردت أن أعرف إجابتها؛ فالناس لا يبدؤون بطريقةٍ منظَّ
فرغبت أن أنظّم الحديث إن أمكن، وإن انقطع الحديث في أيّ نقطةٍ، سيبقى هذا السؤال 

عالقاً باعتباره أول الخيط، ولعلَّه..

لم يتركني محمد لأستطرد.. وسأل: أليس سؤال )ما الدين؟( هو الأولى بالطرح؟



11

دٌ البداية كلامٌ معقَّ

قلت له: أحضر القهوة، ولنتحدث عن الدين بمعناه الواسع قبل أن نتناوله تحت عنوانٍ؛ 
كاليهودية، أو النصرانية، أو الإسلام، أو البوذية، أو الهندوسية.. إلخ.

أثار الحديث فضول محمدٍ، وأيقظ فيه حسَّ الفيلسوف..

تابعت حديثي قائلًا: ما الإنسان؟

اتٌ وخلايا وأملاحٌ عند التحليل النهائي، ومن  ؛ ذرَّ لا شكَّ أنَّ القسم المحسوس منه فيزيائيٌّ
هنا يمكن أن يولد تفسيرٌ ماديٌّ للإنسان لا يجعله مختلفاً عن الحيوان إلا من حيث ذكاؤه في 

تحصيل احتياجاته وضمان بقائه، فتلك هي الوظائف المناطة بعالم الحيوان.

ولكنَّ عالم الحيوان لا يحمل معه رغبةً في منظرٍ جميلٍ، ولا في قول قصيدة شعرٍ، ولا 
في متعةٍ عقليةٍ، ولا في قلقٍ من الغد، ولا سؤالٍ عن المصير، ولا تفسيرٍ للعالم، ولا رغبةٍ في 
إلى  المعنى المحسوس  وتنقل  المجاز  لغةٍ تحمل  والعفاريت، ولا  الخلود، ولا خيالٍ عن الجنِّ 
د والعقلي، ولا معايير للصواب والخطأ؛ إذ لا يوجد إنسانٌ من غير دينٍ -وإن ادَّعى  المجرَّ
ذلك-؛ فالدين هو ذاك الشوق للخروج من أسر المادة إلى الفكرة، وهو إسباغ المعنى على 

الوجود. 

ضحك محمد قائلًا: هذا كلامٌ كبيرٌ، أريد كلاماً بسيطاً “حتى لا نزعل من بعض”..

د. انتبهت إلى “مبدأ البساطة”.. قلت: حسناً.. اِنسَ الكلام المعقَّ

د العيش، فهو لن يشتري لوحةً فنيةً، أو سيارةً  ر أبعد من مجرَّ ببساطةٍ، الحيوان لا يفكِّ
فارهةً، ولن يطرب لقصيدةٍ، ولن يسأل: أين أبي، أو أين جدي؟ ولن يفكّر في وجود عالمٍ 

آخر..

قال محمد: هذه خصائص الإنسان دون سائر الحيوانات والجمادات؛ فالمادة لا أشواق 
قٌ لهذا الوجود، هذا  ا الإنسان، فهو وجودٌ باحثٌ عن المعنى، ومتذوِّ لها؛ فهي مجرد وجودٍ. أمَّ

جوهر الإنسان، وهو الدين.



12

الإسلام من البساطة إلى التركيب

الغيب حاضرٌ في كل تفسيرٍ
ر ذلك؟ قال محمد: لكنَّ هناك ملايين من البشر يقال عنهم: “لادينيون”، فكيف نفسِّ

قلت: لعلَّك تقصد الدين بمعنى الإيمان بوجود ما وراء المادة، أو تفسيرٍ غير قابلٍ للإثبات 
ويمكن  المختبر  يدخل  ما  كل  هو  المعنى  بهذا  العلم  حيث  التطبيقية..  العلوم  مختبرات  في 

ق منه. فحصه والتحقُّ

قال: نعم.. هذا ما خطر في بالي..

ضحكت، وقلت له: أترى أنَّ العلوم الطبيعية تستطيع أن تهرب من القضايا غير المثبتة؟

لاته، أوصله إلى أنه  العلم فرضياتٌ غير مثبتةٍ، فشكُّ "ديكارت" في تأمُّ قلت له: منشأ 
ليس هناك قضيةٌ يمكن أن يسُتندَ إليها لإثبات إمكانية المعرفة إلا واحدةٌ، وهي: مقولة )أنا 
(، وما كان بإمكان "نيوتن" أن ينشئ الفيزياء التي تقوم عليها المخترعات العملاقة لولا  أشكُّ
جملة فرضياتٍ وضعها ليبدأ بها، وقل ذلك عن "آينشتاين"؛ فشكل الكون ومنشؤه ومادة الكون 
وتركيبه، كلها تخميناتٌ مدعومةٌ بنماذج رياضيةٍ، ولذلك يظهر فضاء الفيزياء النظرية، فما 

يعتقده الناس عن العلم أنه المحسوس والمنظور ليست هي حقيقة العلم الكلية.

فالعِلمُ بناءٌ يبدأ من نقطةٍ افتراضيةٍ باستمرارٍ، فكونُ "نيوتن"؛ )أي: تصوُّره عن الكون(، 
غير كون فيزياء الكمّ.. وغير كون "آينشتاين"، ومن هذه الفرضيات انطلقوا لتأسيس المعرفة، 
وأنَّ الإنسان -سواءٌ آمن بوجود خالقٍ، أم لم يؤمن به- مسكونٌ بإسباغ تفسيرٍ ما على الوجود 

والحضور الغيبي، وهو كامنٌ في كل تفسيرٍ حتى في العلوم الطبيعية.

ر النتائج ذاتها إذا ثبتت  وما التجربة العلمية إلا استقراءٌ ناقصٌ يبُنىَ على احتمال تكرُّ
الظروف ذاتها..

وما الإيمان بوجود "الإلكترون، والنايترون، والكراكز" لدارس الفيزياء.. أو قبول تفسير 
الجاذبية بين "نيوتن" و"آينشتاين"، إلا بوضع فرضياتٍ، ومعاملتها كحقائق؛ فالإنسان بدون 
إنتاج  على  قادراً  يعود  ولا  إنساناً،  يعود  لا  والمحسوس،  للمادة  المتجاوز  البعُد  أي:  الدين؛ 

المعرفة.



13

والدين بمعناه الماورائي الذي لا يقف عند المادة؛ بل يتخيَّل ما وراءها، موجودٌ في عمق 
رفة؛ كالفيزياء، والكيمياء، وغيرها، فلا مفرَّ للإنسان من الدين بهذا المعنى  العلوم المادية الصِّ
-أشواقٌ وتطلُّعاتٌ تختلف عن المادة والحيوان وحضور البعُد الغيبي- لانطلاق أيِّ عملٍ، ويبقى 

بعد ذلك موضوع:

ماذا نختار من الأديان المعروضة؟

ي ما اخترناه؟ وماذا نسمِّ

. وكل ذلك مرتبطٌ بقائمة معايير الاختيار، وهو مجال الأخذ والردِّ

وسائر  لتدعونا  جالستنا  التي  والأخت  إننا  تقول:  أن  تريد  لعلَّك  مبتسماً:  محمد  قال 
ا قبول ما هو خارج  . أمَّ ٍ البشر، لا نختلف إلا في نظام المعايير، وتبعاً له نقف وراء اختيارٍ معيَّنَّ
، وما هو فوق المطالب الحيوانية من الجمال والفن وسائر أشكال الأشواق الإنسانية،  الحسِّ

، هذه فطرته وأصل تكوينه. فهو موجودٌ عند الجميع.. فالإنسان كائنٌ دينيٌّ

قال محمد: عندي سؤالٌ محيِّرٌ منذ سنين.. ولكن عليَّ أن أدرك القطار حتى أصل إلى 
البيت مبكراً.. غداً لنا لقاءٌ ونواصل هذا الحديث إن شاء الله..

ا صحبنا أخونا الحبيب أبو كيان.. رائع. قلت له: ممتاز.. سنلتقي بإذنه تعالى، وربَّمَّ

ودَّعت محمداً وعدت إلى البيت.. اتصلت بأبي كيان حتى نلتقيه في اليوم التالي، فوجدت 
د الموعد بأن نلتقي عصر الغد.. محمداً قد سبقني إليه، وحدَّ

! قال أبو كيان مستفسراً: ما الموضوع حتى نستعدَّ

وتابع.. اهتمام محمد وحماسه واضح.. فماذا دار بينكما اليوم حتى أكون في الصورة؟

فرويت له بإيجازٍ حوار اليوم..

مم.. مم.. كلامٌ جميل..

وأضاف: تقفز في ذهني الكثير من الأسئلة اللحظة، ولكن لنؤجلها إلى الغد، ونسمع سؤال 
محمد..

قلت: إذن نلتقي..



14

الإسلام من البساطة إلى التركيب

محدّثاً  وقلت  ذهني،  القائمة في  فطالت  الأسئلة المحتملة،  نوع  أتساءل عن  وأنا  عته  ودَّ
نفسي: دعنا نرتقب ثم ننظر، فكل شيءٍ في حينه حسنٌ.

هو أشواق الإنسان للتعالي على المادة، ورغبته في الفنِّ والجمال والخلود والمصير، 
وبحثه عن المعنى، والدين هنا هو تلك الإجابات التي يصطنعها، أو تعُطَى له لإشباع هذا 
البعُد الذي بدونه لا يكون إنساناً، وبدونه لا يختلف عن مملكة الحيوان ومطالبها المادية.

ما الإسلام؟

ِينَ  ٱلَّذَّ إلَِّاَّ  خُسۡۡرٍ ٢  لَفِِي  نسَٰنَ  ٱلۡۡإِ إنَِّ  سمحوَٱلۡعَصۡۡرِ ١ 
هكذا   ..]2-1 لٰحَِتِٰسجى ]العصر:  ٱلصَّ وعََمِلوُاْ  ءَامَنُواْ 
ر، وكالعادة تبدأ رحلة السير  التقينا في الموعد المقرَّ
على الأقدام كرياضةٍ، ويتخلَّلها حديثٌ مشتَّتٌ، ثم 

زٍ. ل إلى سؤالٍ مركَّ يتحوَّ

ودَعْوَتها  السيدة  كيان قصة  أعاد محمد لأبي 
لنا إلى النصرانية وحماسها..

فالكنائس  النصارى؛  بدين  ر  تبشِّ ومجلَّةً  وردةً  لك  م  يقُدِّ مَن  لندن تمرُّ على  وفي شوارع 
الإسلام  عليك  يعرض  مَن  بك  ويمرُّ  ببوذا،  راً  مبشِّ الأجراس  يقرع  مَن  بك  ويمرُّ  عديدة، 

بأطروحاته المختلفة، وتختلط التصوُّرات، فكل شيءٍ متاحٌ، ولك أن تختار.

قال أبو كيان: هب أني لست على أيِّ دينٍ، فكيف لي أن أختار بين كل هذه العروض؟ من 
ة  أين سأشتري؟ وماذا سأتبع؟ بعضها يبيع بضاعةً نفيسةً، وبعضها يبيع تجارةً بخسةً، ومهمَّ
الإنسان أن يبحث عن تلك البضاعة التي يصفها القرآن سمحيرَجُۡونَ تجَِرَٰةٗ ‌لَّن ‌تَبُورَسجى ]فاطر: 29[، 

والبحث بين كل ما يعُرَض أمرٌ صعبٌ..

قاطعه محمد مواصلًا: ولدت مسلماً، وفي بيئةٍ متديِّنةٍ، وكان لزاماً عليَّ أن أحفظ القرآن 
وأحفظ المتون، وأقرأ التفسير، وأحضر دروس العقيدة، وأدرس بعدها أصول الفقه وأصول 
التفسير.. دروس بعدها دروس.. وهكذا.. ولكن، بعد اثنتي عشرة سنةً لم أشعر بالثقة أن 



15

أعرض ما عندي على أحدٍ مختلفٍ.. قيل لي: لا تجادل أحدا؛ً لأنك لا تحيط بعلوم الإسلام، 
واترك ذلك للعلماء.. وأنهيت الجامعة دارساً لأمهات الكتب، ولكن قيل لي الشيء ذاته: لا 

تنُاقش، فأنت لم تقرأ ولم تستوعب كلَّ الكتب..

هذا هو جوهر سؤالي: إذا كان الدين بهذا التعقيد، ومبنيَّاً على التسليم بسلطة العلماء 
ر لنفسه، أو أن يقول  ل الإنسان ليفكِّ والاتّباع والتقليد، وأنَّ ستة عشر عاماً من الدراسة لا تؤهِّ
رأيه.. وأنَّ مصيري التقليد.. فما الفرق بين مقلدٍّ وآخر من أيِّ دينٍ!؟ فالكل يولد في بيئةٍ 

تلقّنه أنها الصواب الصرف، وغيرها الباطل الصرف، فلا فضل لأحدٍ على أحدٍ! 

ولماذا ندعو غيرنا إلى التساؤل، ونحرّم ذلك على أنفسنا؟

روه؟ دٌ كما صوَّ هل الدين معقَّ

وكيف كان يتعلَّمه المسلمون الأوائل ويطبّقونه ويدعون إليه وهم لم يحضروا دروساً مقنَّنةً 
دةً..؟ ولا قرؤوا كتباً معقَّ

لهم إلى طليعةٍ تدعو  وكيف تواصَلَ معهم الوحي وهم أميون لا يقرؤون ولا يكتبون، وحوَّ
إلى الله وتنشر هداه؟

لين لتلقّي الرسالة أو تبليغها؟ ولماذا لم يقل لهم أحدٌ: أنتم غير مؤهَّ

القرآن  كان  فمَن  آباؤهم،  يعبد  كان  ما  وترك  والتدبُّر  ر  بالتفكُّ القرآن  طالبهم  وعندما 
ة الناس بمختلف  سةٌ معيَّنةٌ، أم كان خطاباً لعامَّ ةٌ، أم مؤسَّ يحاججه ويوجّهه؟ أهي فئةٌ خاصَّ

مستوياتهم؟

التعقيد  إلى  والعموم،  واليسُر  البساطة  الدين من  نقََلَ  الذي  كيان.. فعلًا، ما  أبو  أكمل 
والألغاز؟

ما الذي يجعلنا ندور في حلقةٍ مفرغةٍ؟

فإن أتينا لنشرح ذلك لأبنائنا، وجدنا عنتاً من أين سنبدأ وأين سننتهي، ناهيك أن نشرحه 
ن حولنا! لمتسائلٍ أو مغايرٍ ممَّ

كيف عرض الإسلام نفسه على المخاطبين الأوائل؟



16

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قلت: قد تبلور سؤالٌ يمكن أن نطرحه كالتالي:

كيف عرض الوحيُ الإسلامَ على المخاطبين الأوائل؟

كيف حاورهم وكيف حاوروه؟

مةٌ  ةٌ ومنظَّ لنرى: كيف غيَّرت القرون من ذلك النموذج الأول، حتى أصبحت دراسةٌ مستمرَّ
مدة عشرين سنةً غيرَ كافيةٍ للفهم الدقيق والتعبير الواضح عن الدين!؟

هذه  علينا في  مسلمٍ طرحه  غير  أنَّ شخصاً  بتصوُّر  السؤال  نطرح  دعونا  محمد:  قال 
الجلسة ولنْرََ بماذا سنجيب: )ما الإسلام؟(.

ا يعيننا فيما نريد،  ة، قرأت فيها شيئاً منذ أيامٍ، ربَّمَّ قلت: حسناً.. هذه نقطةٌ جيدةٌ ومهمَّ
“الإيمان  لقَلت: هو  سُئلتُ ما الإسلام؟  “لو  يقول:  أيضاً،  ت بيجوفيتش”  لـ“علي عزَّ وأظنُّه 
والعمل الصالح” والباقي تفصيلات.. وأتبع: وسأقوم بتأجيل الحديث عن الصلاة والصيام 

والزكاة والحجِّ والتفصيلات؛ باعتبارها وسائل لبلوغ تلك الغاية”.

مقدمة  هي  فعلًا  الصالح”،  والعمل  “الإيمان  ثنائية  رائعٌ..  قولٌ  هذا  كيان:  أبو  هَمهَمَ 
فهم الإسلام.. وأستطيع أن أرى ماذا تورِث الغفلة عنه مِن استغراقنا الكثيف في الوسائل 
كمظاهر الصلاة والصيام والنوافل على أهميَّتها، ولكنَّها في النهاية وسائل لتثبيت الإيمان 
والقيام بالعمل الصالح.. وحين نفعلها دون التفاتٍ لحصول الثمرة، لا يصلح حال الفرد ولا 
، وتحقيق التعبُّد الشكلي  ة أهمُّ ةٌ، ولكنَّ الثمرة المرجوَّ المجتمع.. فالعبادات بشتَّى أنواعها مهمَّ

مظنَّة القرب من تحقيق الإيمان والعمل الصالح، ولكنَّه لا يضمن حدوثه”.

التطبيقية  تعبُّداً، ولكنَّ الأخلاق  أكثر الأمم  أتبع محمد: آها.. هذا واضحٌ.. فنحن من 
ة من  العزَّ ، وبناء أسوار  العمل، والتفكير السويِّ العدل بين الخلق، والإتقان في  الكبرى من 
الصناعة والزراعة والتجارة، وحضور العلم والمعرفة، كلُّها مفرداتٌ غير حاضرةٍ، فكأنَّ الصلة 

بين ظاهر العبادة والعمل الصالح قد انقطعت!

أتبع أبو كيان: لنبدأ بـ: )كيف عُرِضَ الدين على المتلقِّين الأوائل؟(، فهذا أثار اهتمامي.

الشرعية وطريقة تدريسها، لكن في هذه  بالمدارس  أكمل محمد: صحيح.. فنحن مررنا 
الرحلة من التذاكر، نحن نبحث عن: )كيف كان العرض الأول في عالمٍَ لم يكن قد انتقل من 



17

البساطة إلى التعقيد.. عالمَ المشافهة الأولى! حيث لا مدارس ولا حلقات مقنَّنة ولا جامعات 
ولا كتب!؟(.

قال أبو كيان: عالم المشافهة الأولى لم يكن عالم تعريفاتٍ واصطلاحاتٍ؛ بل عالماً عمليَّاً 
يأتيه  الساعة؟  الواقع، فحين يسأل شخصٌ: ما  أثره في  إلى قلب الموضوع من حيث  يتَّجه 
حق طبعاً، ولكن لا  الجواب: ماذا أعددت لها؟ منحىً عمليٌّ لا يلغي أهمية الجهد العلمي اللَّاَّ
حق بديلًا عن المنحى العملي السابق، فهو روح السلام ومنهج تربية  يجعل المنحى العلمي اللَّاَّ

الرسول صلى الله عليه وسلم للأمَّة. 

قال محمد: تلك هي المعضلة.. ولكن من أين سنبدأ؟

ٱلرَّحِيمِسجى،  ٱلرَّحۡمَٰنِ   ِ ٱللَّهَّ سمحبِسۡمِ  نقابلها:  الكريم  القرآن  تعبيرٍ في  أول  نقطة  من  لنبدأ  قلت: 
لنحاول أن نكتشف أبعاده! فالقرآن هو المفتاح للكشف عن ذلك البعُد العميق المختفي خلف 

أربعة عشر قرناً من الزمان.. لنبدأ: بسم الله الرحمن الرحيم.

ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِسجى: ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِبِسۡمِ ٱللَّهَّ سمحبِسۡمِ ٱللَّهَّ
إلهٍ، ويؤمن بأنه خالقٌ للوجود، فنِصفُ المعادلة  الإنسان الأول في الجزيرة يؤمن بوجود 
سجىۚ ]لقمان: 25[،  ُ رۡضَ لََيَقُولُنَّ ٱللَّهَّ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ نۡ خَلَقَ ٱلسَّ لۡۡتَهُم ‌مَّ

َ
تمَّ حلُّها في تلك البيئة: سمحوَلَئنِ ‌سَأ

 ِ ا تدَۡعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ فَرَءَيۡتُم مَّ
َ
ومع ذلك يتَّجهون بالدعاء والطلب إلى غيره من الأصنام: سمحأ

سجى ]الزمر:  برِحَۡۡمَةٍ هَلۡ هُنَّ مُمۡسِكَتُٰ رحَۡۡمَتهِِۚۦ رَادَنِِي 
َ
أ وۡ 

َ
أ هِۦِٓ  ٍ ‌هَلۡ ‌هُنَّ ‌كَشِٰفَتُٰ ضُُرّ ُ بضُُِرّ رَادَنِِيَ ٱللَّهَّ

َ
أ إنِۡ 

ر حقيقةً  (، فيأتي الوحي ليقرِّ 38[.. وهم يعُبِّرون عن معتقدهم المبتور بقولهم: )باسمك اللهمَّ

لًا فيه برحمةٍ شاملةٍ  ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِسجى؛ أي: إنَّ للكون إلهاً مُتدَخِّ مغايرةً وبديلًا قويماً: سمحبِسۡمِ ٱللَّهَّ
أحاطت بكل شيءٍ، وبرحمةٍ واصلةٍ تبلغ كل مخلوقٍ، فهو إلهٌ متَّصلٌ بخلقه مباشرةً، لم يجعل 

بينه وبينهم حجاباً، ولا وسيطاً، ولا كاهناً.

لًا  مؤهَّ أي:  يوَۡمَ ‌ٱلۡقِيَمَٰةِ ‌فَرۡدًاسجى؛  ءَاتيِهِ  سمحوَكُُلُّهُمۡ  موضوع  أصبح  الوسيط  وجود  ارتفع  وإذا 
ر المسؤولية  ومسؤولاً عن قراراته.. نقطة ارتكازٍ للإنسان الجديد المسؤول، ومن ذلك تتقرَّ

ة الاختيار. والأهلية، ويعمل الإنسان بقدر وُسعه ليقوم بمهمَّ

ضرورة البحث عن منطقٍ قبل إضافات القرون اللاحقة للإسلام الأول



18

الإسلام من البساطة إلى التركيب

ن الإنسان المسؤول الذي يعتقد بأهليَّته،  هذا تحريرٌ للإنسان من كل سلطةٍ وسيطةٍ.. ويتكوَّ
ل نتائج قراراته.. ر لنفسه، ويتحمَّ ويثق بذاته، ويتفكَّ

قال محمد: لاحِظ أنَّ هذا الإنسان الأول لا يقرأ ولا يكتب غالباً، ووسائل المعرفة ليست 
متاحةً له.. فلاحِظ كيف حظي بهذه الثقة! وكيف اعتمد القرآن على فطرته الأولى!

ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِسجى وبين  أتبع أبو كيان: لقد أدرك هذه الإنسان الأول الفارق بين سمحبِسۡمِ ٱللَّهَّ
”، كما شهدنا في صلح الحديبية؛ حيث أصرَّ المشركون على أن تبدأ المعاهدة  همَّ “باسمك اللَّ
والإله  المستقيل  الإله  بين  فالمسافة  ٱلرَّحِيمِسجى؛  ٱلرَّحۡمَٰنِ   ِ ٱللَّهَّ سمحبِسۡمِ  من  بدلاً   ” اللَّهمَّ بـ“باسمك 

الحاضر الحيّ القيّوم مسافةٌ بعيدةٌ.

آلهةٍ،  من  اصطنعوه  بما  المعنيَيِن  بين  المسافة  تلك  المشركون  ي  يغطِّ حينما  محمد:  قال 
جعلوها وسائط بينيةً تقرّبهم -في زعمهم- من الخالق الأوحد.. تضرُّ وتنفع، وتسمع وتجيب.

إلهٍ مستقيلٍ  التصوُّري بين  الانقلاب  التركيز على طبيعة  كان  الأولى  اللحظة  قلت: من 
وإلهٍ فاعلٍ، وبين اتصالٍ مباشرٍ بالخالق وبين حضور الوسطاء.. ومن هنا، كثرُ هذا المعنى 
في القرآن.. بيان عدم أهلية الوسطاء وعدم جدواهم، وبيان ضرورة السؤال المباشر للخالق.

قال أبو كيان: سؤالٌ يخطر في بالي: ما الشيء المشترك بين رسالات السماء الذي أعطاها 
وصف الإسلام مجتمعةً.. فكل الأنبياء شهدوا بأنهم مسلمون!

وَٱلنَّصَرَٰىٰ  هَادُواْ  ِينَ  وَٱلَّذَّ ءَامَنُواْ  ِينَ  ٱلَّذَّ سمحإنَِّ  تعالى:  قولهُ  ذلك  ص  يلخِّ ا  ربَّمَّ محمد:  قال 
جۡرُهُمۡ عِندَ رَبّهِِمۡ وَلََا خَوۡفٌ عَلَيۡهِمۡ وَلََا 

َ
ِ وَٱلۡۡيَوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وعََمِلَ صَلٰحِٗا فَلَهُمۡ أ بٰـِِٔيَن ‌مَنۡ ءَامَنَ بٱِللَّهَّ ‌وَٱلصَّ

هُمۡ يََحۡزَنوُنَسجى ]البقرة: 62[.. ولكن يشغِّب على ذلك سؤالٌ: هل المذكورون في الآية هم على خيرٍ 
قبل نزول القرآن، وبالتالي لم يعد يجديهم شيءٌ بعدها إلا الدخول في الإسلام لوجود آية: 

سۡلَمُٰسجى ]آل عمران: 19[، أم أنَّ الأمر اليوم مختلفٌ؟  ِ ٱلۡۡإِ ينَ ‌عِندَ ‌ٱللَّهَّ سمحإنَِّ ٱلّدِ

نقطة البدء: الإنسان مسؤول

أمهات القضايا: الايمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح



19

قلت: هذه أمهات القضايا.. مَن فهمها، نال الخير كلَّه، ومَن اختلَّت عنده، واجه العنت 
هذه  في  الرؤية  تتكامل  حتى  الآية  تفسير  عن  السؤال  لنا  أجَّ أننا  لو  بنا  وحريٌّ  والقصور. 

النقطة، ويمكنك تسجيل ذلك عندك إن خفت النسيان.

الصالح،  وبالعمل  وباليوم الآخر،  بالله،  الثلاثية: الإيمان  تلك  نركّز على  أن  أولاً  نحتاج 
باعتبارها معاقد الدين.

وسنترك إلى مرحلةٍ أخرى: ماذا سيحدث لمن لم يدخلوا في الإسلام رغم إيمانهم بالله 
واليوم الآخر وفعلهم للصالحات من معاصرينا؟

)ووضع ملاحظةً في هاتفه حتى لا ينسى الموضوع،  قال محمد: حسناً.. ليكن كذلك.. 
وكأنه يقول: سأنتظر الإجابة ولو بعد حيٍن(.

أتبعت: انتهى حوار اليوم مع ثلاثية الأديان السماوية كلها: الإيمان بالله، واليوم الآخر، 
والعمل الصالح، وموعدنا غداً إن شاء الله لإتمام ما بدأناه.

كان اليوم التالي يوماً ماطراً، والسير في الطرقات لمسافاتٍ معناه أخذ حمام ماءٍ باردٍ رغم 
ف موجة المطر. رنا الجلوس في مقهىً قريبٍ عسى أن تتوقَّ الاحتياطات.. فقرَّ

ِ وَٱلۡۡيَوۡمِ ٱلۡأٓخِرِ وعََمِلَ صَلٰحِٗاسجى ما  بدأ أبو كيان الحديث قائلًا: عوداً على بدءٍ سمحمَنۡ ءَامَنَ بٱِللَّهَّ
علاقة الأضلاع الثلاثة؟ لو بدأنا بهذه النقطة.

الإيمان
بالله تعالى

رسالة الأديان 
السماوية 

الإيمان 
باليوم الآخر

الإيمان
بالعمل الصالح



20

الإسلام من البساطة إلى التركيب

استنار وجه محمدٍ: أظنُّ أنَّ الإيمان بالله بكمالاته، وضرورة العمل الصالح كثمرةٍ لهذا 
الإيمان، أمرٌ قريبٌ للفهم، بقي الضلع الثالث “اليوم الآخر”، وأظنُّه متعلِّقاً بسؤالٍ كبيرٍ في 
الفلسفة، وهو سؤال “الشرّ”، فإن كان الله رحمناً رحيماً، فلماذا هذا الكمُّ من الشرور في 
الكون؛ الفقر، والجهل، والمرض، والحروب، والظلم، والقهر؟ ولماذا حياة الغابة بين الحيوانات 

ة؟ لا تتَّسم بالرحمة التامَّ

ضحك أبو كيان وقال معلقّاً: الفلسفة لا تترك شيئاً إلا تثير في وجهه الأسئلة.

قال محمد معقّباً: إن كان الله مثال الكمال المتناهي، والعلم المتناهي، فمعادلات الوجود 
ءٍ ‌عِندَهۥُ بمِِقۡدَارٍسجى ]الرعد: 8[. وإدارته بكل تفصيلاته لا يحيط بها إلا الله سمح‌وَكُُلُّ ‌شََيۡ

من السهل أن نعرف حجمنا في الوجود، فنرى جوانب الرحمة والعناية والتسخير، ولكن في 
الوقت ذاته لا نفهم المعادلة الكلية التي نرى فيها تلك النقائض من الفقر، والجهل، والمرض، 
والحروب، والآفات الطبيعية من الزلازل، والبراكين، والقحط، والأوبئة، التي تصيب الملايين 

من الناس الذين لا ذنب لهم، فأين تكتمل حلقة العدل في حقّ كل هؤلاء؟

قال أبو كيان: لا شكَّ أنَّ مفهوم اليوم الآخر هو يوم تعديل الموازين، وهو يوم الإنصاف 
الكلي، وبدونه تبقى المعادلة ناقصةً بما نشاهده في الحياة الدنيا.

قال محمد: حسناً.. فاليوم الآخر بهذا المعنى هو تمام حلقة الوجود البشري، وسدٌّ لدائرة 
سؤال الشرِّ الذي لا يرُِي الإنسان كمال العدل في الحياة الدنيا، والدين هنا يحمل معه وعداً 

باكتمال الدائرة في الحياة الآخرة؛ بحيث لا تبقى مظلمةٌ ولا شعورٌ بالغبن.

“كون بلا خالقٍ، أو خالق بلا فاعليةٍ، أو خالق رحمن  دٍ:  قلت: الإيمان اختيارٌ من متعدِّ
رحيم، أو فراغ الإجابة بمقولة: )لا أدري(.. إلخ”، ولكنه اختيارٌ له تبِعاته؛ فالنظرة للوجود 

تسبق التفاعل معه واتخاذ القرارات الواعية فيه.

قال محمد: وما رابط هذا الكلام بما سبق؟

ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِسجى هي نقطة البدء في الخطاب، وأنها  قلت: تبيَّنَّ لنا إلى الآن أنَّ سمحبِسۡمِ ٱللَّهَّ
مت انقلاباً على فكرةٍ تسكن المجتمع الجاهليَّ حينها، التي يمكن تلخيصها في اعتقادهم:  قدَّ

الدين وعدٌ باكتمال دائرة العدل المطلق في اليوم الآخر



21

ابِها، فهو إلهٌ مستقيلٌ، ليعاود  بأنَّ الإله خلق الخلق، ثم أسلم الكون إلى تلك الأصنام وحُجَّ
ان، يستطيع أن يخاطبه  تعديل الصورة إلى إلهٍ حاضرٍ لا يحتاج إلى وسائط من الأصنام والكهَّ

الجميع، في كل وقتٍ.

قال أبو كيان: إذا؛ً فالإسلام بدأ بتفجيرٍ، وبإعادة هندسة تصوُّر الإله وعلاقته بالكون في 
أذهان المتلقّين الأوائل، ثم ماذا؟

ر من كل  قال محمد: أعجبتني كلمة “تفجير” “وإعادة هندسة”، فلك أن تتخيل: أنك تتحرَّ
الوسائط والكهنة والأصنام، وأنك تستطيع على بساطتك أن تخاطب الإله وتسأله وتناجيه 

وتركن إليه.. إنه معنىً ثوريٌّ بالكامل، وللأسف قضت عليه الألفة وطول العهد.

قلت: لنواصل رحلة أول الوحي شيئاً فشيئاً.. لعلَّنا نستطيع إحياء تلك المعاني الأولى.

سجى ]العلق: 1[.
ۡ
قال محمد: تعلَّمنا أنَّ أول ما نزل من الوحي سمحٱقۡرَأ

سجى أول الوحي، ولماذا أقرأ؟
ۡ
ٱقۡرَأ
ۡ
سمحٱقۡرَأ

الأعظم؛  هي  اللحظة  تلك  أنَّ  شكَّ  لا  كيان:  أبو  قال 
ل مستقبل  فالتقاء السماء بالأرض بدأ بأعظم كلمةٍ ستشكِّ

البشرية )القراءة والقلم(.

وتحديد  بالقراءة  الأمر  هو  نظري  يلفت  ما  إنَّ  قلت: 
شروط فاعليَّتها!

قال محمد: هل يمكن شيءٌ من الشرح؟

ل فواتح سورة العلق؛ حيث سنجد التالي: قلت: لنتأمَّ

ِي خَلَقَ ١سجى  ‌بٱِسۡمِ ‌رَبّكَِ ‌ٱلَّذَّ
ۡ
سمحٱقۡرَأ 	.1

نسَٰنَ مِنۡ عَلَقٍ ٢سجى سمحخَلَقَ ٱلۡۡإِ 	.2
كۡرَمُ ٣سجى

َ
 وَرَبُّكَ ٱلۡۡأ

ۡ
سمحٱقۡرَأ 	.3

ر الإله وعلاقته بالكون إعادة هندسة تصوُّ



22

الإسلام من البساطة إلى التركيب

ِي عَلَّمَ بٱِلۡقَلَمِ ٤سجى سمحٱلَّذَّ 	.4
نسَٰنَ مَا لمَۡ يَعۡلَمۡ ٥سجى سمحعَلَّمَ ٱلۡۡإِ 	.5

ما  والعمران، ورعاية  الإنسان،  وامتلاك أسراره، وتسخيره لمصلحة  الكون،  قلت: قراءة 
ضٌ للخطر إن لم تكن القراءة مرتبطةً بالخالق؛ فالعلم والقلم أكبر النعم،  فيه.. كلُّ ذلك معرَّ
 ِ ٱللَّهَّ سمحبِسۡمِ  الأول:  المفهوم  بذلك  مرتبطٌ  للخير  تسخيره  ولكنَّ  الوجود،  تسخير  أدوات  وهي 

ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِسجى، وبدونه يضِلُّ المسعى وتسوء الثمرة.
تراكمٌ  للوجود في ضوء الإيمان، وهناك تدوينٌ، وهناك  آهٍ.. هناك قراءةٌ  أبو كيان:  قال 
.. فتلك العلقة المغرِقة في الصغر، سيكون لها دورٌ في وجودٍ غير متناهٍ، وشأنٌ كبيرٌ،  معرفيٌّ
يَّة التعلُّم التي زُرعت فيها.. والإنسان بعدها في سباق المعرفة يصعد درجاتٍ، أو  بسبب خاصِّ

يهبط دركاتٍ:

 بقدر صلة ذلك العلم بالخالق..

 بقدر صلة العلم بصبغة الله..

العلاقة بين الخالق  قلب  الذي هو  ٱلرَّحِيمِسجى،  سمحٱلرَّحۡمَٰنِ  العلم بمفهوم  ذلك  بقدر صلة   
        والمخلوق.

 بقدر ثمار الخير التي تترتب عليه، وكلما بعُد عن ذلك المعنى، قام الشرُّ في الوجود.

قال محمد متسائلًا: أهناك خارطةٌ كلِّيَّةٌ للدين؛ توضّح بإجمالٍ الصورة الكلية، وتوفّر على 
أ؟ فالتصوُّر الكلي يعين في كثيرٍ من الأمور. الإنسان صعوبة الفهم المجزَّ

فأولاً: هو يساعد في ترتيب الجزئيات في مواقعها الصحيحة.

وثانياً: يساعد في رسم الأولويات.

رها في كل ركعةٍ من الصلاة،  قال أبو كيان: أظنُّ سورة الفاتحة أول الخيط، فنحن نكرِّ
قنا.. فلننظر: وأجد أنها تحوي على خارطة القرآن، فلو دقَّ

اقرأ: العلم مفتاح تسخير الكون، ومعرفة طبيعة العلاقة 
بالخالق، وضمان توجيهه إلى خير الإنسان



23

سورة الفاتحة
ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ١سجى: حَوَت المعنى الإيمانيَّ الذي أراده القرآن، وهو وجود إلهٍ  1.	سمحبِسۡمِ ٱللَّهَّ

خلق واعتنى بموجب الرحمة.
ةً  وليست خاصَّ الخلق،  الخالق شملت جميع  فعناية  ٱلۡعَلَٰمِيَن ٢سجى:  رَبِّ   ِ لِِلَّهَّ سمحٱلۡۡحَمۡدُ  	.2

ببشرٍ دون بشرٍ، ولا بمخلوقٍ دون مخلوقٍ.
سمحٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ٣سجى: تلك هي الصفة اللصيقة بالخالق: رحمة سابغة، ورحمة واصلة  	.3

إلى الخلق.
الدنيا، سيتمُّ  الحياة  العدل في  موازين  خللٍ ظاهرٍ في  فكل  سمحمَلٰكِِ ‌يوَۡمِ ‌ٱلّدِينِ ٤سجى:  	.4

تعديله في اليوم الآخر.
ه إليه بالعبادة إلا هذا الخالق. سمحإيَِّاكَ نَعۡبُدُسجى: فما من مستحِقٍّ للتوجُّ 	.5

6.	سمحوَإِيَّاكَ نسَۡتَعِيُن ٥سجى: وما من مستحِقٍّ لطلب العون منه بحقٍّ إلا الله تعالى.
رَطَٰ ٱلمُۡسۡتَقيِمَ ٦سجى: وهو أعظم الطلبات.. أن يجد الإنسان طريق الخير. سمحٱهۡدِناَ ٱلصِّ 	.7

حياة  في  العملية  بالأمثلة  القرآن  بيَّنها  طريقٌ  وهو  عَلَيۡهِمۡسجى:  نۡعَمۡتَ 
َ
أ ِينَ  ٱلَّذَّ سمحصِرَطَٰ  	.8

الرسل والصالحين.
فهم  ضمائرهم؛  فسدت  من  سلكها  مباينةٌ  طريقٌ  وهو  عَلَيۡهِمۡسجى:  ٱلمَۡغۡضُوبِ  سمحغَيۡۡرِ  	.9

ون عنه. يعرفون الحقَّ ويصدُّ
آلّيَِن ٧سجى: وهم أناسٌ لم يدقّقوا في المنهج، فاختلطت عليهم السبل. سمحوَلََا ٱلضَّ 	.10

لت عقلية الجيل الأول، ولو شئت تذكُّرَها، لوَجدنا المفاهيم  قلت: هذه عشر رسائل شكَّ
الكبرى:

رحلة البشرية إلى الله تحتاج إلى: مفهوم الإله الواحد لكل الوجود.. وأنَّ الرحمة 
ه المستحِقُّ للدعاء والطلب.. وأنَّ الصراط  هي عنوانه الأسمى، وبها جاء الرسل.. وأنَّ
لَه الرسل والصالحون، وقد عرضهم القرآن.. وأنَّ الإنسان يحتاج إلى أن  المستقيم مثَّ

، ويدقّق في مناهج البحث. ينقّي ضميره للحقِّ



24

الإسلام من البساطة إلى التركيب

ربَّّاً  إلهٌ رحمنٌ رحيمٌ، وهو ربٌّ لكلِّ الموجودات، يشملها برعايته، فهو ليس  ففي القلب: 
اً باليهود، أو بالنصارى، أو غيرهم. للمسلمين دون غيرهم، ليس ربَّاً خاصَّ

وهو الضامن بانتهاء الرحلة بالعدل التامِّ في اليوم الآخر، وأنَّ مَن دخل في الدين الجديد، 
لا يتجه إلا إلى الله بالعبادة، ولا يستعين بغيره فيما لا يقدر عليه إلا هو.

ف إلى طريق الذين أنعم  وأنه في بحثه عن الطريق الموصِل إلى رضى الخالق، عليه أن يتعرَّ
الله عليهم، وأمثلتهم العملية في القرآن، وأنه في رحلته يحتاج إلى دعامتين كبيرتين؛ أولاهما: 

ة المنهج. سلامة الضمير. وثانيهما: التأكُّد الدائم من دقَّ

ده  وتجرُّ الضمير،  نقاء  أهمية  عن  الغفلة  وهي  المعضلات،  معضلة  تلك  كيان:  أبو  قال 
أتُِيَت الأمم الأخرى؛  القدسية، ومن هنا  المسائلة، وإعطاؤها  المناهج من  ، وتحصين  للحقِّ

بل البشرية.

: لكن.. لنتابع رؤية البناء القرآني: كيف تتابعت لبِناته؟ لننظر إلى مفتاحٍ آخر مهمٍّ

ثلث القرآن

الإيمان بهذا الخالق ملازمٌ 
للإيمان باليوم الآخر لضمان 

تحقيق العدل

ه إليه  ما من مستحِقٍّ للتوجُّ
بالعبادة، أو طلب العون 

منه، إلا هذا الخالق

أهمُّ ما يُطلب من الخالق 
هو الهداية إلى طريق الحق

نها القرآن  وهو طريقٌ بيَّ
الكريم

وهو طريق مباينةٌ سلكها مَن فسدت ضمائرهم، أو 
مَن لم يدقّقوا في المنهج، فاختلطت عليهم السبل

وجود إلهٍ خلق واعتنى 
بموجب الرحمة

 عناية الخالق شملت
جميع الخلق

وهو خالقٌ رحمنٌ رحيمٌ

سورة الفاتحة ترسم الخارطة الأولى للقرآن الكريم



25

قال محمد متابعاً: يمكن النظر إلى سورة “العصر”؛ فهي تعادل ثلث القرآن عند البعض: 
لٍ؛ لأنها تتكلم عن نوع العلاقة المثمرة بين بني البشر.. يعني هنا: ضبط  فبِنيَْتهُا تحتاج إلى تأمُّ

العمل الجماعي وكيفية القيام به.

نسَٰنَ لَفِِي خُسۡۡرٍسجى: مِن: خسِر وقته، خسِر كلَّ شيءٍ. سمح‌وَٱلۡعَصۡۡرِ ١ إنَِّ ٱلۡۡإِ 	.1
ِينَ ءَامَنُواسجىْ: فالإيمان الحقُّ أول الخير. سمحإلَِّاَّ ٱلَّذَّ 	.2

د مِن العمل ليس مراد القرآن. لٰحَِتِٰسجى: فالإيمان المجرَّ سمحوعََمِلوُاْ ٱلصَّ 	.3
المؤمن، وأن يجد الإنسان من  القلب  سجى: الحقُّ والحقيقة هما غاية  بٱِلۡۡحَقِّ سمحوَتوََاصَوۡاْ  	.4

يناصحه، فتلك قيمةٌ عظمى في المجتمعات.

لٍ. بۡۡرِسجى: وطريق العمل والتواصي يحتاج إلى صبرٍ وتحمُّ سمحوَتوََاصَوۡاْ بٱِلصَّ 	.5
قلت: هنا.. وفي هذا النموذج.. نجد صلب الموضوع، وهو عنصر “الزمن” ورعايته عند 
البشر، فبقدر احترام الزمن، تتولَّد الخيرية والبركة في العمل ما رُوعيت عناصر أربعةٌ يصلح 

بها العمران البشري:

1.	 الإيمان.

2. العمل الصالح.

3. التواصي بالحقِّ والحقيقة بين أفراد المجتمع.

ق بلا نصََبٍ. 4. التواصي بالصبر، فلا شيء يتحقَّ

زٍ. ب أبو كيان: يا له من بناءٍ مركَّ عقَّ

د النظر إلى  قلت: هكذا كانت المبادئ الكبرى والصورة الكلية تسبق التفصيلات، ومن مجرَّ
هاتين الخارطتين: فاتحة الكتاب، ودراسة سورة العصر، يتضح كل ما يتعلق بمراد القرآن 

والدين.

 ، الحقِّ بطلب  مرتبطاً  وعملًا  بالعمل،  مرتبطاً  إيماناً  الدين:  الأول  المسلم  ى  تلقَّ هكذا 
ومجتمعاً مؤمناً يقوم بالتناصح ويصبر على طريق الحقِّ -وإن طال-.



26

ا�سلام من البساطة إلى التركيب

الكتاب  فاتحة  يرسم  تصوُّريَّاً  فيها شكلًَّا  أرسم  لوحةً  أمامي  أنَّ  لو  وددت  قال محمد: 
وسورة العصر؛ لتكون حاضرةً ونحن نواصل حديثنا.

العقيدة والشريعة )الإيمان والعمل الصالح(
قال محمد: الإسلَّام إيمانٌ وعملٌ صالحٌ.. وبالتعبير الشائع عقيدةٌ وشريعةٌ..

الإيمان  مفهوم  وربما  واحدةٍ..  لعملةٍ  كوجهين  فهما  الصالح،  العمل  يتجلَّى في  والإيمان 
والعمل الصالح له دلالاتٌ أوسع من العقيدة والشريعة؛ فالإيمان البسيط الذي ساد مرحلة 
ه من التعقيد والتشقيق والتدقيق، والعمل الصالح  الإسلَّام الأولى، كان عنصر تجميعٍ؛ لخلوِّ
التفصيلي  إلى الأحكام الشرعية بمعناها  الذهن  الشريعة؛ حيث ينصرف  من  أوسع إطاراً 
المتأخّر، بينما كان العمل الصالح شاملًَّا لكل ما يتبع الأخلَّاق الحسنة والعناية بروح العبادات 
على حساب التفصيلَّات؛ الأمر الذي أصبح مورد التفصيل في الإسلَّام السائد في القرون 

حقة. اللَّاَّ

للبناء  العمل  دليل  العصر  وسورة  الدين،  خارطة  هي  الفاتحة  سورة  إنَّ  قلنا:  قلت: 
الاجتماعي..

قال أبو كيان: أظنُّ غداً نستكمل استيضاح المفاهيم بحسب خطاب القرآن للمخاطبين 
الأوائل!

قلت: موافقون.

ائِيَّة” هكذا استكملنا رحلة رياضة المشي كتقليدٍ كان يعلِّق عليه محمد أنه “المدرسة المشَّ
في الفلسفة..

، وهو: “المفاهيم التأسيسية” التي أثارها القرآن الكريم. افترقنا على موعد فتح ملفٍّ مهمٍّ

سورة العصر والبناء الاجتماعي

إيمان مرتبط 
بالعمل 

عمل مرتب 
بطلب الحق 

مجتمع 
مؤمن يقوم 

بالتناصح 
المستمر 

مجتمع يصبر 
على طريق 

الحق



27

ت رحلة المشي على ما يرام، وجاء اليوم التالي مشمساً تتخلَّله سُحُبٌ متقطعةٌ، باردٌ  مرَّ
القرآن؛ لأنه  المرأة في  نبدأ الحديث عن  أن  أرى  وجميلٌ، ومعه بدأ محمد الحديث قائلًا: 
ل القرآن الكريم  موضوع الساعة، فكيف ينظر القرآن إلى المرأة؟ إذ إنَّ واقع المرأة حين تنزَّ

معلومٌ في الشرق والغرب، فكيف سيعَُبِّر القرآن عن المرأة؟

؛ فالذكر والأنثى هما الإنسان، والإنسان هو المكلَّف بالدين،  قال أبو كيان: هذا أمرٌ منطقيٌّ
فبعد أن استعرضنا المطالب العليا للدين، فلنفحص نظرة القرآن إلى الإنسان؛ الذكر والأنثى.

الإنسان )الذكر والأنثى(

تغلب  بيئةٍ  وفي  الوسطى،  القرون  غياهب  في 
هَا  يُّ

َ
أ سمحيَٰٓ  : وجلَّ عزَّ  الله  قول  يأتي  البداوة،  عليها 

نثََىٰ وجََعَلۡنَكُٰمۡ شُعُوبٗا 
ُ
ٱلنَّاسُ إنَِّا خَلَقۡنَكُٰم ‌مِّن ‌ذَكَرٖ ‌وَأ

تۡقَىكُٰمۡۚ 
َ
أ  ِ ٱللَّهَّ عِندَ  كۡرَمَكُمۡ 

َ
أ إنَِّ   ْۚ لِِتَعَارَفُوٓا وَقَبَائٓلَِ 

عميقٌ  معنىً   ،]13 خَبيِرسجىٞ ]الحجرات:  عَليِمٌ   َ ٱللَّهَّ إنَِّ 
الإنسان  يضع  والمكان،  للزمان  متجاوزٌ  تأسيسيٌّ 

أمام معادلة: التقوى.

، أو بعبارةٍ أخرى:  د بعنصر التقوى؛ أي: بسيطرته على نوازع الشرِّ فقيمة الإنسان تتحدَّ
قدرته على “الامتناع” كما يمثّله الصوم، وذلك سباقٌ مفتوحٌ للقرب من الخالق.

هۡلِ ٱلۡكِتَبِٰۗ 
َ
ِ أ مَانِِيّ

َ
مَانيِّكُِمۡ وَلََآ أ

َ
ويأتي القرآن الكريم ليضع النقاط على الحروف: سمح‌لَّيۡسَ ‌بأِ

لٰحَِتِٰ مِن  ِ وَلِِيّٗا وَلََا نصَِيٗرا ١٢٣ وَمَن يَعۡمَلۡ مِنَ ٱلصَّ مَن يَعۡمَلۡ سُوءٓٗا يُُجۡزَ بهِۦِ وَلََا يََجِدۡ لََهُۥ مِن دُونِ ٱللَّهَّ
وْلَٰٓئكَِ يدَۡخُلوُنَ ٱلۡۡجَنَّةَ وَلََا يُظۡلَمُونَ نقَِيٗراسجى ]النساء: 123[.

ُ
نثََىٰ وَهُوَ مُؤۡمِنٞ فَأ

ُ
وۡ أ

َ
ذَكَرٍ أ

ليس هناك فارقٌ بين بشرٍ وبشرٍ، سوى طاقة الخير في الإنسان، نقاء الفؤاد في طلب الحقِّ 
ومواكبته بالعمل الصالح.

بالمعنى  والأنثى  الذكر  بين  التفريق  فرغم  الكريم؛  القرآن  مهمٌّ في  مَعْلمٌ  يبدو  هنا  ومن 
سجى ]آل عمران: 36[، إلا أنه من ناحية المسؤولية الاجتماعية،  نثََىٰ

ُ
كَرُ كَٱلۡۡأ البيولوجي سمح‌وَلَيۡسَ ‌ٱلذَّ



28

الإسلام من البساطة إلى التركيب

وۡلِِيَاءُٓ ‌بَعۡضٖۚ 
َ
وَٱلمُۡؤۡمِنَتُٰ ‌بَعۡضُهُمۡ ‌أ سمحوَٱلمُۡؤۡمِنُونَ  ةٍ:  تامَّ إلى مساواةٍ  ليقودنا  القرآنيُّ  النصُّ  يأتي 

مُرُونَ بٱِلمَۡعۡرُوفِ وَيَنۡهَوۡنَ عَنِ ٱلمُۡنكَرِسجى ]التوبة: 71[.
ۡ
يأَ

، فالمسؤولية في متساويةٌ، وهو  فكل معروفٍ سياسيٍّ أو اقتصاديٍّ أو اجتماعيٍّ أو دينيٍّ
مجال سباقٍ في الخير، وفي المقامات والأدوار نلاحظ المنحى ذاته:

وَرحَۡۡمَةًسجى ةٗ  وَدَّ بيَۡنَكُم ‌مَّ سمحوجََعَلَ  والرحمة:  المودة  قيمة  فيه  تمركزت  الزوجية  فمقام  	
]الروم: 21[.

ها: وبِرُّ الأمُّ  ا  أمَّ  ،]8 حُسۡنٗاسجى ]العنكبوت:  يهِۡ  نسَٰنَ ‌بوَِلِِٰدَ ٱلۡۡإِ يۡنَا  سمحوَوَصَّ ة:  الأبوَّ مقام  وفي  	
تِِي وَلمَۡ يََجۡعَلۡنِِي جَبَّارٗا شَقِيّٗاسجى ]مريم: 32[. اۢ ‌بوَِلِِٰدَ سمحوَبَرَّ

ا المسؤولية المستقلَّة: سمحوَكُُلُّهُمۡ ءَاتيِهِ يوَۡمَ ‌ٱلۡقِيَمَٰةِ ‌فَرۡدًاسجى ]مريم: 95[. أمَّ 	

بيسُرٍ؛  منه  والخروج  فيه  الدخول  يمكن  تراضٍ،  عقدَ  الزوجية  تعاقد  الشريعة  وجعلت 
ا  ا الخيرية، فواقعها عمل الشخص لا جنسه. وأمَّ فالذكر والأنثى هنا مفهومان تكََامُلِيَّان. أمَّ

رٍ. رٍ وتصوُّ لت فارقاً ضخماً بين تصوُّ حقُّ المال والكسب والإرث، فشكَّ

ق بنوعه  ق بأصل تكوينه كإنسانٍ، وأدوارٌ تتعلَّ الإنسان ذكرٌ وأنثى: أدوارٌ تتعلَّ
البيولوجي، ولكلٍّ منهما متطلباته

قال محمد: هذا خطابٌ سابقٌ لزمانه، لكنَّه اصطدم بثقافة عصرٍ ورؤيته، ولا زال يصطدم! 
فكيف نرسم في الأذهان والثقافات سيادة المعنى البيولوجي على حساب خطاب الحقوق، وفي 

ة، فلا تحليق إلا بهما!؟  قلبه روح التكامل والمودَّ

قال أبو كيان: صحيح تماماً، ولكن من وراء القرون نرى أنه كان يضيء الأفق وسط ظلامٍ 
رِيَّة أنتج في عصره تغيُّراتٍ كبرى لم تبلغ أفق  دامسٍ من العادات والتقاليد، وبقدر طاقته التحرُّ
الإنسان الكامل، ولكن غيَّرت من طبيعة العلاقة بين المرأة والرجل في حقوقها الاجتماعية 
ا هو مطلوب، ولكنَّ  والسياسية والاقتصادية منذ اللحظة الأولى، وما زال هناك الكثير ممَّ

. الخطاب الأول افتتح أفقاً وانتظاراتٍ، وهذا هو المهمُّ

يقطع أبو كيان حديثه قائلًا: اليوم دعوتُ أبا زكريا ليشاركنا الحوار، وأبو زكريا أستاذٌ 
ومترجمٌ في اللغة الإنجليزية، ومستشارٌ في التخطيط، وشخصيةٌ في غاية اللطف.



29

بنا بأبي زكريا، وهو دائماً محل ترحاب.. رحَّ

وكلَّفْنا أبا كيان أن يلخّص له سريعاً نتائج الحوارات السابقة..

تهلَّل وجه أبي زكريا، وافتتح حديثه: فهمت أنَّ خارطة القرآن الكريم في سورة الفاتحة، 
قهما  ومفتاح العمل الجماعي في سورة العصر، وأنَّ الأنوثة والذكورة مفهومان متكاملان؛ تفرِّ
البيولوجيا، وتجمعهما الواجبات والحقول المشتركة.. ولكن، ماذا عن الإيمان والكفر، أليس 

ق بين البشر؟ مفهوماً مفصليَّاً يفرِّ

رٍ لهذا الموضوع، سيقود إلى تشويه صورة  قلت: ذلك أخطر المواضيع؛ إذ إنَّ أيَّ سوء تصوُّ
الدين، وإلى تخليّ البشرية عن عُرى الدين، وتحلُّلها من تكاليفه باعتباره مصدراً للشرور لا 
س القرآن الكريم تلك  للخيرية.. صحيحٌ.. إننا نحتاج إلى أن نزور تلك المنطقة، لنرى كيف أسَّ

المنطقة التي كانت ملغومةً بكثيرٍ من سوء الفهم عبر العصور؟

الإيمان والكفر.. أليس حاجزاً؟
قلت: نحتاج إلى رؤية مستويين:

الأول: مفهوم الإيمان المطلوب ومفهوم الكفر المرفوض..

ابتسم محمد متسائلًا: وهل هناك كفرٌ مقبولٌ؟

ل.. قال أبو زكريا: دعنا نرَ.. فالموضوع يستحقُّ التأمُّ

قلت: التوحيد مفهومٌ مركزيٌّ

حَد١ٌ 
َ
ُ أ قضية التوحيد مركزيةٌ في الديانات السماوية، ولننظر إلى قوله تعالى: سمحقُلۡ هُوَ ٱللَّهَّ

حَدٌسجى ]الإخلاص: 1-4[. أو إلى قوله تعالى: 
َ
ُۥ كُفُوًا أ مَدُ ٢ ‌لمَۡ ‌يلَِِدۡ وَلمَۡ يوُلََدۡ ٣ وَلمَۡ يكَُن لَّهَّ ُ ٱلصَّ ٱللَّهَّ

لَ  وَّ
َ
كُونَ أ

َ
نۡ أ

َ
مِرۡتُ أ

ُ
ٓ أ رۡضِ وَهُوَ يُطۡعِمُ وَلََا يُطۡعَمُۗ قُلۡ إنِِّّيِ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ذُِ ‌وَلِِيّٗا فَاطِرِ ٱلسَّ تَّخَّ

َ
ِ ‌أ غَيۡۡرَ ٱللَّهَّ

َ
سمحقُلۡ أ

سۡلَمَۖ وَلََا تكَُونَنَّ مِنَ ٱلمُۡشۡۡرِكيَِنسجى ]الأنعام: 14[. أو إلى قوله تعالى: سمحقُلۡ إنَِّ صَلََاتِِي ‌وَنسُُكِِي 
َ
مَنۡ أ

يضع  هكذا   ،]162 مِرۡتُسجى ]الأنعام: 
ُ
أ وَبذَِلٰكَِ  ۖۥ  لََهُ شََرِيكَ  لََا  ٱلۡعَلَٰمِيَن ١٦٢  رَبِّ   ِ لِِلَّهَّ وَمَمَاتِِي  وَمََحۡيَايَ 

القرآن الكريم مسافةً شاسعةً بين الخالق والمخلوق..



30

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قائمة الإيمانيات
السماوية  وبالكتب  بالرسالات  والإيمان  منه،  وبالتلقّي  بالعبادة  وإفراده  بالله  الإيمان 
باليوم  التفريق بين الرسل، والإيمان  وبالملائكة والجنِّ كعوالم غيبيةٍ، ونحن مطالبون بعدم 
الآخر وبالحساب والجزاء، وبأنَّ التحليل والتحريم حقٌّ لله وحده، وأنَّ الكفر هو إنكار هذه 

القضايا.

دٌ في القرآن الكريم ودور الرسل محدَّ
نتَ ‌مُذَكّرِٞسجى ]الغاشية: 21[.

َ
مَآ ‌أ التذكير: سمحفَذَكّرِۡ إنَِّ 	

َّسۡتَ عَلَيۡهِم بمُِصَيۡطِرٍسجى ]الغاشية: 22[. وأنه بعيدٌ عن السيطرة: سمحل 	

َّسۡتُ ‌عَلَيۡكُم بوَِكيِلٖسجى ]الأنعام: 66[. وبعيدٌ عن الوكالة: سمحقلُ ‌ل 	

ناَ۠ ‌عَلَيۡكُم ‌بِِحَفِيظٖسجى ]هود: 86[.
َ
وليس رقيباً يُحصِي الأعمال: سمحوَمَآ أ 	

ناَ۠ 
َ
وءُٓۚ إنِۡ أ نِِيَ ٱلسُّ عۡلَمُ ‌ٱلۡغَيۡبَ لََٱسۡتَكۡثََرۡتُ مِنَ ٱلۡۡخَيۡۡرِ وَمَا مَسَّ

َ
وهو لا يعلم الغيب: سمحوَلوَۡ كُنتُ ‌أ 	

إلَِّاَّ نذَِيرٞ وَبشَِيرٞ لّقَِوۡمٖ يؤُۡمِنُونَسجى ]الأعراف: 188[.
مَآ إلَِهُٰكُمۡ ‌إلَِهٰٞ ‌وَحِٰدٞسجى ]الكهف:  نَّ

َ
ناَ۠ بشَََرٞ مِّثۡلُكُمۡ يوُحََىٰٓ إلََِيَّ أ

َ
مَآ أ وهم بشرٌ من البشر: سمحقُلۡ إنَِّ 	

لََآ إنَّ 
َ
ع من ذلك أنَّ الأولياء بشرٌ لا تلحقهم قداسةٌ ولا قوىً خارقةٌ: سمحأ 110[. ويتفرَّ

ِينَ ءَامَنُواْ وَكََانوُاْ يَتَّقُونَسجى ]يونس: 63-62[.  ِ لََا خَوفٌۡ عَلَيۡهِمۡ وَلََا هُمۡ يََحۡزَنوُنَ ٦٢ ٱلَّذَّ وۡلِِيَاءَٓ ‌ٱللَّهَّ
َ
‌أ

اليوم الآخر
نَّ سَعۡيَهُۥ سَوۡفَ يرَُىٰ ٤٠ ثُمَّ 

َ
وَأ نسَٰنِ ‌إلَِّاَّ ‌مَا ‌سَعََىٰ ٣٩  للِۡۡإِ لَّيۡسَ  ن 

َ
هو خاتمة الحساب: سمحوَأ 	

ةٍ  سجى ]النجم: 39-42[، سمحفَمَن يَعۡمَلۡ مِثۡقَالَ ذَرَّ نَّ إلََِىٰ رَبّكَِ ٱلمُۡنتَهََىٰ
َ
وۡفََىٰ ٤١ وَأ

َ
يُُجۡزَىهُٰ ٱلۡۡجَزَاءَٓ ٱلۡۡأ

ا يرََهُۥسجى ]الزلزلة: 8-7[. ةٖ شََرّٗ ا ‌يرََهۥُ ٧ وَمَن يَعۡمَلۡ مِثۡقَالَ ذَرَّ ‌خَيۡۡرٗ
حَدٗاسجى ]الكهف: 49[.

َ
وبه تكتمل دائرة العدل: سمحوَلََا يَظۡلمُِ ‌رَبُّكَ ‌أ 	

ُ نَفۡسًا ‌إلَِّاَّ ‌وسُۡعَهَاسجى ]البقرة: 286[، سمحفَٱلۡۡيَوۡمَ لََا‌  وتُراعَى فيه كلُّ الظروف: سمحلََا يكَُلّفُِ ٱللَّهَّ 	
ر. اسجى ]يس: 54[، فكل شيءٍ حاضرٌ ومقدَّ ‌تُظۡلَمُ نَفۡسٞ شَيۡـٔٗ



31

والإنسان في القرآن
هَدَينَۡهُٰ  سمحإنَِّا   ،]10 سمحوَهَدَينَۡهُٰ ‌ٱلنَّجۡدَينِۡسجى ]البلد:  له استعداداتٌ مختلفةٌ للخير والشر:  	

ا كَفُورًاسجى ]الإنسان: 3[. ا شَاكرِٗا وَإِمَّ بيِلَ ‌إمَِّ ‌ٱلسَّ
ا يختار الإنسان تزكيتها، أو أن يهملها: سمحقَدۡ  وهذه النفس الإنسانية باستعداداتها: إمَّ 	

ىهَٰاسجى ]الشمس: 10-9[. ىهَٰا ٩ وَقَدۡ خَابَ مَن دَسَّ فۡلَحَ ‌مَن ‌زَكَّ
َ
أ

القضاء والقدر
حرية  ومنها:  وحكمته،  علمه  وفق  لانتظامه  الكون  في  بثَّها  التي  ة  العامَّ الله  سنن  هو 
تلك  من  ب  ليتهرَّ بالقَدَرِ  ر  يعتذَّ فلا  مسؤولياته،  تترتَّب  عليها  التي  واختياراته،  الإنسان 
ءٖۚ  شََيۡ مِن  مۡنَا  حَرَّ وَلََا  ءَاباَؤُٓناَ  وَلََآ  كۡنَا  شۡۡرَ

َ
ُ ‌مَآ ‌أ ٱللَّهَّ شَاءَٓ  لوَۡ  كُواْ  شۡۡرَ

َ
أ ِينَ  ٱلَّذَّ سمحسَيَقُولُ  المسؤوليات: 

إنِ  لََناَۖٓ  فَتُخۡرجُِوهُ  عِلۡمٖ  مِّنۡ  عِندَكُم  هَلۡ  قُلۡ  سَنَاۗ 
ۡ
بأَ ذَاقوُاْ   ٰ حَتَّىَّ قَبۡلهِِمۡ  مِن  ِينَ  ٱلَّذَّ بَ  كَذَّ كَذَلٰكَِ 

جۡۡمَعِيَنسجى
َ
أ لهََدَىكُٰمۡ  شَاءَٓ  فَلَوۡ  ٱلۡبَلٰغَِةُۖ  ةُ  ٱلۡۡحُجَّ قُلۡ فَلِلَّهِ  تََخۡرُصُونَ ١٤٨  إلَِّاَّ  نتُمۡ 

َ
أ نَّ وَإِنۡ  ٱلظَّ إلَِّاَّ   تتََّبعُِونَ 

]الأنعام: 149-148[.

ن لا يؤمن بكل ذلك!؟ ما موقف  قال أبو زكريا مبتسماً: نعود إلى النقطة الأولى.. ماذا عمَّ
المسلم منه!؟

قلت: حسناً.. هذا يحتاج إلى بعض التفصيل، ولنسَِر فيه خطوةً خطوةً.

قلت: الكفر في الدينا غير الكفر في الآخرة!

رفع محمد حواجبه متعجّباً ناظراً إليَّ وكأنه يسأل: كيف؟

؛ فصاحبه لا تجري عليه أحكام الإسلام، فلا  قلت: الكافر في الدنيا: هو مفهومٌ قانونيٌّ
يطُالب بالشعائر ولا الشرائع التي يطُالبَ بها المسلم.

ا عند الله: فالكافر مَن بلَغََتهُْ الدعوة صحيحةً، واقتنعت بها نفسه، ولكن رفض الإقرار  أمَّ
بها عناداً واستكباراً، أو طمعاً في مالٍ أو جاهٍ، أو خوفاً من الناس. وهذا لا يعلمه إلا الله.

الكافر في الدنيا غيره في الآخرة



32

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قال أبو زكريا: هذا مفهومٌ عميقٌ؛ فهناك أناسٌ كُثرٌُ لم تبلغهم الدعوة بهذه المواصفات، 
ومن ثم فهُم لن يظُلمَوا يوم القيامة.

قلت: صحيح.

قال محمد: إذا؛ً فما الطريق إلى الإسلام بحسب القرآن؟

الطريق إلى الإسلام؟
قلت: لنبدأ بقاعدة الدين الكبرى: سمحلََا‌ٓ ‌إكِۡرَاهَ فِِي ٱلّدِينِسجى ]البقرة: 256[، سمحوَلوَۡ شَاءَٓ رَبُّكَ لَأٓمَنَ مَن 
ٰ يكَُونوُاْ مُؤۡمِنيَِنسجى ]يونس: 99[، فيصبح السؤال:  نتَ ‌تكُۡرهُِ ٱلنَّاسَ حَتَّىَّ

َ
فَأ

َ
رۡضِ كُُلُّهُمۡ جََمِيعًاۚ ‌أ

َ
فِِي ٱلۡۡأ

ما أوجه الإقناع التي يقدّمها القرآن الكريم؟

هل سيتَّجه إلى تقديم الصيغة لخوارق الواقع كما حدث في الديانات السابقة، أم تقديم 
البرهان عبر آيات الكون ذاتها، وعبر النص القرآني وقدرته الإقناعية؟

أيّ المسَلكَين سيسير القرآن الكريم فيه؟

م
سلا

الإ

الإيمان

العمل الصالح

تسخير الوجود للإنسان 
لاستثماره في الخير

تنظيم العلاقة بين 
المسلم والكافر

بالعمل الصالح

العمل الجماعي وأدوار 
الذكر والأنثى

باليوم الآخر

عنصر الزمن 

بالله



33

ءَايةَٗ  مَاءِٓ  ٱلسَّ ِلۡ ‌عَلَيۡهِم ‌مِّنَ   ‌نُنََزّ
ۡ
َّشَأ ن سمحإنِ  بقوله:  أفقٍ جديدٍ  إلى  الكريم  القرآن  يرتقي  وهنا 

يَّة، ولكن قناعات عقلية.. هي  عۡنَقُٰهُمۡ لهََا خَضِٰعِيَنسجى ]الشعراء: 4[، فلا معجزات حسِّ
َ
فَظَلَّتۡ أ

نقلة إنسانية كبرى؛ حيث استبدلت المعجزة الحسية بالقناعة العقلية.

بديلًا  وانتظامه  الكوني  وللنظام  الكونية  للآيات  القرآن  إشارة  يفسّر  هذا  محمد:  قال 
ۡلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلۡفُلۡكِ ٱلَّتِِي  رۡضِ وَٱخۡتلَِفِٰ ٱلَّيَّ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ عن خوارق النظام الكوني: سمح‌إنَِّ ‌فِِي ‌خَلۡقِ ٱلسَّ

رۡضَ بَعۡدَ مَوۡتهَِا وَبَثَّ 
َ
حۡيَا بهِِ ٱلۡۡأ

َ
اءٖٓ فَأ مَاءِٓ مِن مَّ ُ مِنَ ٱلسَّ نزَلَ ٱللَّهَّ

َ
تََجۡريِ فِِي ٱلۡۡبَحۡرِ بمَِا ينَفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أ

رۡضِ لَأٓيَتٰٖ لّقَِوۡمٖ يَعۡقِلوُنَسجى
َ
مَاءِٓ وَٱلۡۡأ رِ بَيۡۡنَ ٱلسَّ حَابِ ٱلمُۡسَخَّ ِ دَآبَّةٖ وَتصَۡۡرِيفِ ٱلرِّيَحِٰ وَٱلسَّ

 فيِهَا مِن كُُلّ
]البقرة: 164[.

فالكون وأسراره بصمة الخالق في الوجود، فكلما غاص الإنسان في أسرار الوجود، لقي 
ما يفوق خياله من قوانين الوجود التي لا تحتاج إلى مزيدٍ..

ففي  بفطرته؛  الإنسان  تبصير  إلى  يتَّجه  الكريم  القرآن  أنَّ  الواضح  من  كيان:  أبو  قال 
هُ  عۡرَضَ وَنـََٔا بِِجَانبِهِۦِ وَإِذَا مَسَّ

َ
نسَٰنِ أ نۡعَمۡنَا عََلَىَ ٱلۡۡإِ

َ
لحظات ضعفه تقوده الفطرة إلى خالقه: سمح‌وَإِذَآ ‌أ

ُّ فَذُو دُعََاءٍٓ عَريِضٖسجى ]فصلت: 51[؛ ففي لحظات الخوف والقلق لا يعود هناك من ملجأٍ إلا  ٱلشَّرَّ
. إلى الله عزَّ وجلَّ

طريق  هي   ، الحقِّ للإيمان  الكريم  القرآن  ها  اختطَّ التي  الطريق  فإنَّ  هنا..  من  قلت: 
ة، وترََكَ للإنسان  ة إلى المجرَّ رَّ مخاطبة الفطرة والعقل، ودوام النظر في انتظام الكون من الذَّ

حرية الاختيار.

العمل  يقول:  البعض  ولكنَّ  وعرفناها،  الإيمان  طريق  فهمنا  حسناً..  زكريا:  أبو  قال 
وأنَّ قيمة  الدين،  وأنَّ عمران الحياة ليس من مهامِّ  رفة،  الصِّ العبادات  الصالح هو فقط 
الذي يتحدث  العمل الصالح  )الدنيا( لا تساوي شيئاً، وعمرانها ليس مطلباً، فما  الحياة 

عنه القرآن؟

استبدل الإسلام الخوارق والخروج عن النسق كإعجازٍ..
بانتظام الكون كدليلٍ على الإعجاز



34

الإسلام من البساطة إلى التركيب

اً وعمرةً.. ولكنها في مسارات الكرامة  فالأمة اليوم أكثر الأمم عبادةً؛ صلاةً وصياماً وحجَّ
والحرية والعدالة والعمران، تشكو عجزاً وقصوراً يغُني فيه شاهد الحال عن المقال!

العمل الصالح
القرآن  مراد  فهم  السهولة  من  محمد:  قال 
الكريم حيث العمل الصالح، فذكر القرآن الكريم 
دَ  وحدَّ  ،]7 عَلَيۡهِمۡسجى ]الفاتحة:  نۡعَمۡتَ 

َ
أ ِينَ  سمح‌صِرَطَٰ ‌ٱلَّذَّ

هَدَاءِٓ  وَٱلشُّ يقِيَن  دِّ سمحمِّنَ ‌ٱلنَّبيِّـِنَۧ ‌وَٱلصِّ بأنهم  هؤلاء 
لٰحِِيَنسجى ]النساء: 69[. وَٱلصَّ

ومن هنا عرض القرآن عمل هؤلاء ليبُيِّنِّ لنا تعريف العمل الصالح.. فهؤلاء آمنوا وصلَّوا 
قوا.. ولكنَّ الخطاب القرآني يطرح أبعاداً أخرى لا بدَّ من مشاهدتها حتى  وصاموا وتصدَّ

تكتمل الصورة.

قلت: لننظر إلى قضايا الدين الكبرى باعتبارها المطالب الكبرى للعمل الصالح، التي هي 
ل تلك الواجبات  في مقام الغايات، وأنَّ سائر العبادات هي وسائل لصناعة الإنسان الذي يتحمَّ

الحضارية الكبرى المنوُطة بالدين..

نزَلۡۡناَ مَعَهُمُ ‌ٱلۡكِتَبَٰ ‌وَٱلمِۡيَزانَ لِِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بٱِلۡقِسۡطِسجى ]الحديد: 
َ
1.	فسبب إنزال الرسالات: سمحوَأ

ل مسؤوليته؟ 25[؛ فالقسط الكوني مسؤولية المؤمن، فما متطلبات إقامته وتحمُّ

ة توصيل  رسَۡلۡنَكَٰ إلَِّاَّ ‌رحَۡۡمَةٗ ‌لّلِۡعَلَٰمِيَنسجى ]الأنبياء: 107[؛ فمهمَّ
َ
ة الرسول صلى الله عليه وسلم: سمحوَمَآ أ ومهمَّ 	.2

ة. ةٌ تحتاج إلى قدراتٍ حضاريةٍ توازي عظم المهمَّ الرحمة إلى العالم مهمَّ
3.	وقصة أبينا آدم وولديه: هي قصة الخطأ والتوبة والتعلُّم من الأخطاء.

4.	وقصة موسى: هي قصة مواجهة الطغيان.
5.	وقصة داود وسليمان: بناء الحضارة وإقامة العدل.

6.	وقصة يوسف: إصلاح الاقتصاد.
7.	وقصة ذي القرنين: هي الحضارة المتكاملة باجتماع عالم الأسباب والتقنية، وعالم 

القيم والعدل.



35

8.	وقصة إبراهيم: المنطق العملي والجدل العقلي.

9.	وقصة بلقيس: رجاحة العقل والقيادة الراشدة.
وقصة امرأة فرعون: الوعي والتربية. 	.10

وقصة بنات شعيب: الحياء والعمل. 	.11

غاياتٌ في  تكمُن   ، وحجٍّ وزكاةٍ  خالصٍ وصلاةٍ وصيامٍ  توحيدٍ  من  العبادة  مطالب  فخلفْ 
ق العدل الكوني، ولن تصل الرحمة  استقامة الإنسان وصبره على الأعمال الكبرى، فلن يتحقَّ
ف الفساد وسفك الدماء،  ف الاستبداد، ولن يتوقَّ إلى العالمين، ولن يصلح الاقتصاد، ولن يتوقَّ
ن منه، ولا يصبح عالمَ الأسباب نافعاً إلا إذا وُجِدَت القيادة  إلا بوجود عالمَ الأسباب والتمكُّ
الرشيدة، ولن يوجد القادة الصالحون إلا بالتربية، ولن تصلح التربية إلا بصلاح المنزل، ولن 

يصلح المنزل إلا بصلاح الأبوين..

إنها سلسلةٌ من المطالب، تلعب التزكية والعبادة دورها فيها كوسائل لذلك الغرض الأعلى: 
وهو بناء المجتمع الإنساني الصالح.

م، وانحصر  قال أبو زكريا: من الواضح اليوم أنَّ هذا الفهم الشامل للعمل الصالح قد تقزَّ
الأمر فيه بالعبادات الصرفة، كبديلٍ عن الإطار الكلي لمفهوم العمل الصالح، رغم وضوحه 

في القرآن الكريم.

النسق القرآني
تابع أبو زكريا: قرأت كتاب “النسق القرآني ومشروع الإنسان”، قد يكون من المناسب أن 

لهَ في هذه الحوارات، فحبذا -لو أمكن- تلخيصه هنا! نسجِّ

ا؛ً لأنَّ سؤال  قلت: إنَّ رؤية المشهد الكلي للتعايش البشري في التصوُّر القرآني مهمٌّ جدَّ
الآخَر -أي: غير المسلم- في المجتمع المسلم يشوبه الكثير من الإثارات والتصوُّرات المختلفة، 
أةٍ لكل ما تتطلَّبه مسألة التعايش البشري. وهذا سيأخذنا  ونحتاج إلى تركيب صورةٍ غير مجزَّ

في رحلةٍ في كتاب النسق القرآني.

العمل الصالح في القرآن: عملٌ تزكويٌّ للفرد + عملٌ لتغيير الواقع



36

ا�سلام من البساطة إلى التركيب

النسق القرآني ومشروع الإنسان
ع محمد وأبو كيان للموضوع.. تشجَّ

قلت: الكتاب قائمٌ على تصوُّر الإسلَّام ومشروع التعايش 
قاعدةٍ  من  نٍ  مكوَّ منتظمٍ  أساسٍ  على  المختلفين  البشر  بين 

وطبقاتٍ ثلَّاثٍ تعلوها:

الطبقة الأساس للمقولات الكبرى المؤسسة.  .1
طبقة مفاهيم التعايش والتساكن البشري.  .2

3. طبقة الدعوة والحوار البيني بين المختلفين.
طبقة الحرب بداية ونهاية.  .4

الحرب بداية 
ونهاية

مفاهيم التعايش 
والتساكن البشري

الدعوة والحوار البيني 
بين المختلفين

سة المقولات الكبرى المؤسِّ



37

سة الطبقة الأولى: المقولات الكبرى المؤسِّ
د القرآن وجود الخالق: ففي الأساس يحدِّ

وأنه مرتبطٌ بالموجودات بقانون الرحمة. 	

وأنه ربُّهم جميعاً. 	

وأنَّ إرسال الرسل بغرَضَيْْن: التوحيد الخالص، وأن يقوم الناس جميعاً بالقسط. 	

وأنَّ اليوم الآخر هو يوم العدل النهائي؛ حيث سيحصل الجميع على العدل الكلِّي. 	

وأنَّ الإنسان عنده قابلية الإفساد وسفك الدماء، وعنده قدرة التعلُّم من أخطائه. 	

وأنه مجبولٌ على الاختلاف، ومُطالبٌَ بالإعمار. 	

ر أنه  ر القرآن الكريم أنَّ الإنسان قادرٌ على الإفساد وسفك الدماء، ويقرِّ لكن.. حين يقرِّ
، وعلى طلب الدنيا، ينفتح الباب واسعاً أمام سؤالٍ كبيرٍ:  مفطورٌ على الاختلاف، وعلى الشحِّ

هل يمكن للمختلفين العيش المشترك؟

الطبقة الثانية: شروط التعايش بين المختلفين
رَت، أمكن أن يتعايش بها  يبُيِّنِّ القرآن الكريم أنَّ هناك قواعد أو شروطاً ثلاثةً، إن توفَّ

المختلفون عقديَّا؛ً بل كل البشر، وهي:

. 1.	البِرُّ
2.	القِسْطُ.

3.	احترام التعاقد.
صق الذي يشدُّ البشرَ بعضهم إلى بعضٍ،  ر حُسْنُ الُخلُق -الذي هو الغراء اللَّاَّ فإنْ توفَّ

م على ما سِواه، وهو أساس ما سِواه-.. وهو المقدَّ

ر القانون -الذي ينطبق على الجميع، ويقف الناس أمامه سواسيةً، فلا تفاضل  وإن توفَّ
..- إلا بالحقِّ

ر التراضي عبر التعاقد الحرِّ بين الناس على الكليات الجامعة.. وإن توفَّ



38

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قت هذه الشروط، أمكن للبشر العيش المشترك؛ فالله سبحانه وتعالى يقول: سمح‌لَّاَّ  كلما تحقَّ
وهُمۡ وَتُقۡسِطُوٓاْ إلََِيۡهِمۡۚ  ن تَبََرُّ

َ
ِينَ لمَۡ يقَُتٰلِوُكُمۡ فِِي ٱلّدِينِ وَلمَۡ يُُخۡرجُِوكُم مِّن دِيَرِٰكُمۡ أ ُ عَنِ ٱلَّذَّ ‌يَنۡهَىكُٰمُ ٱللَّهَّ

وۡفوُاْ بٱِلۡعُقُودِسجى ]المائدة: 1[، ويقول: سمح‌وَٱلمُۡوفوُنَ 
َ
َ يُُحبُِّ ٱلمُۡقۡسِطِيَنسجى ]الممتحنة: 8[، ويقول: سمح‌أ إنَِّ ٱللَّهَّ

بعَِهۡدِهمِۡ إذَِا عَهَٰدُواسجىْ ]البقرة: 177[؛ فتلك أسس العيش المشترك، وذلك قولٌ حكيمٌ.
ولكن.. يرَِدُ على العقل سؤالٌ مشروعٌ من حيث كون البشر يدعون إلى أفكارهم، وذلك 
مثار الخلافات والصراعات، فكيف يضبط القرآن الكريم بوصلة تلك الحوارات حتى لا تهدم 

ر صفو المجتمع؟ السلَّم الأهلي، ولا تعكِّ

الطبقة الثالثة: قواعد الحوار بين المختلفين )الدعوة(
ما قواعد الدعوة بين المختلفين للمحافظة على السلم والأمان؟

إنَّ القواعد في القرآن الكريم تبدأ من الأرضية التي ينطلق منها الداعية كما تشرحها 
رۡضِ وَلََا 

َ
ا فِِي ٱلۡۡأ ِينَ لََا يرُيِدُونَ عُلُوّٗ ارُ ٱلۡأٓخِرَةُ ‌نََجۡعَلُهَا ‌للَِّذَّ الآية )83( من سورة القصص: سمحتلِۡكَ ٱلدَّ

فَسَادٗاۚ وَٱلۡعَقِٰبَةُ للِۡمُتَّقِيَنسجى، إنها نيَّة المحاور في بيان الحقِّ دون رغبةٍ في إخضاع الغير والتسلُّط 
عليه.

ثم تأتي قاعدة استبطان التساوي عند الحوار أمام الحقيقة في قوله تعالى من سورة سبأ: 
بيِٖنسجى ]سبأ: 24[، لحظة التفكير في الحوار بأن تكون  وۡ فِِي ضَلَلٰٖ مُّ

َ
وۡ ‌إيَِّاكُمۡ لَعَلََىٰ هُدًى أ

َ
آ ‌أ سمحوَإِنَّ

وۡ فِِي ضَلَلٰٖ 
َ
أ لَعَلََىٰ هُدًى  وۡ ‌إيَِّاكُمۡ 

َ
آ ‌أ الفرقاء لاحتمال الخطأ: سمحوَإِنَّ هناك فرصٌ متساويةٌ بين 

بيِٖنسجى. مُّ
وتستمرُّ حملة القرآن الكريم لتوجيه الدعاة في أمهات الوساوس المحتملة:

َّسۡتَ ‌عَلَيۡهِم بمُِصَيۡطِرٍسجى ]الغاشية: 22-21[. نتَ مُذَكّرِٞ ٢١ ‌ل
َ
مَآ أ سمحفَذَكّرِۡ إنَِّ 	

ٰ يكَُونوُاْ مُؤۡمِنيَِنسجى ]يونس: 99[. نتَ ‌تكُۡرهُِ ‌ٱلنَّاسَ حَتَّىَّ
َ
فَأ

َ
سمحأ 	

سمحوَمَا جَعَلۡنَكَٰ ‌عَلَيۡهِمۡ ‌حَفِيظٗاسجى ]الأنعام: 107[. 	

نتَ عَلَيۡهِم بوَِكيِلٖسجى ]الأنعام: 107[.
َ
سمحوَمَآ أ 	

نتَ ‌عَلَيۡهِم ‌بِِجَبَّارسجىٖ ]ق: 45[.
َ
سمحوَمَآ أ 	



39

فماذا يبقى بعدها سوى سلطة الدليل والبرهان؟

ه  ويوجِّ  ،]111 ]البقرة:  كُنتُمۡ صَدِٰقيَِنسجى  إنِ  برُۡهَنَٰكُمۡ  سمح‌قُلۡ ‌هَاتوُاْ  الكريم:  القرآن  يقول  وهنا 
ٱلۡۡحَسَنَةِۖ  رَبّكَِ ‌بٱِلۡۡحكِۡمَةِ ‌وَٱلمَۡوعِۡظَةِ  إلََِىٰ سَبيِلِ  : سمحٱدۡعُ  مَن يسوق الدليل أن يتَّسم أسلوبه بالرقيِّ

حۡسَنُسجى ]النحل: 125[.
َ
وَجَدِٰلهُۡم بٱِلَّتِِي هِِيَ أ

وإذا توتَّر الجوُّ وخرج البعض عن حدود الأدب، فالردُّ عليهم لا يكون بالنزول بالحوار عن 
َ عَدۡوَاۢ بغَِيۡۡرِ عِلۡمٖسجى ]الأنعام: 108[. ِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَّ ِينَ يدَۡعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ رُقِيِّهِ: سمحوَلََا ‌تسَُبُّواْ ‌ٱلَّذَّ

للداعية:  الكريم  القرآن  توجيه  أتى   ، الشرِّ مسار  إلى  الحوار  يقود  أن  أحدٌ  أصرَّ  فإن 
عۡرضِۡ ‌عَنِ ٱلۡجَهِٰليَِنسجى ]الأعراف: 199[.

َ
سمح‌وَأ

ف عند الحوار على قبول الاختلاف، فقد يسعى لفرض رأيه بقوة  والإنسان قد لا يتوقَّ
السلاح، فماذا يقول القرآن الكريم في ذلك؟

الطبقة الرابعة: الحرب بداية ونهاية والعودة إلى السلم
 َ ْۚ وَإِنَّ ٱللَّهَّ هُمۡ ظُلمُِوا نَّ

َ
ِينَ ‌يقَُتَٰلوُنَ ‌بأِ ذنَِ للَِّذَّ

ُ
يبيِّنِّ القرآن الكريم سبب القتال في قوله تعالى: سمحأ

َ لََا‌ يُُح‌بُِّ ‌ٱلمُۡعۡتَدِينَسجى ]البقرة: 190[،  ٰ نصَۡۡرهِمِۡ لَقَدِيرٌسجى ]الحج: 39[، فالآخر هنا مُعتدٍ: سمحإنَِّ ٱللَّهَّ عََلَىَ
والعدوان يرَُدُّ بمثله: سمحفَمَنِ ‌ٱعۡتَدَىٰ ‌عَلَيۡكُمۡ فَٱعۡتَدُواْ عَلَيۡهِ بمِِثۡلِ مَا ‌ٱعۡتَدَىٰ ‌عَلَيۡكُمۡسجى ]البقرة: 

ُسجى ]المائدة: 64[. هَا ٱللَّهَّ
َ
طۡفَأ

َ
وۡقَدُواْ ناَرٗا ‌لّلِۡحَرۡبِ أ

َ
194[، هكذا: سمحكُُلَّمَآ أ

إلى  وتصل  الإيمان،  أهل  طرف  من  أخلاقياتٌ  والغلظة، تحكمها  ة  الشدَّ فيها  والحرب 
لمْ، ويظُهِر رغبته في العودة إلى مبدأ التعايش،  نهاياتها عندما يسَُلِّم الطرف الآخر بمبدأ السِّ
سجىِ ]الأنفال: 61[،  ۡ عََلَىَ ٱللَّهَّ لهََا وَتوََكَّلَّ لۡمِ فٱَجۡنَحۡ  للِسَّ فحينها يأتي التوجيه القرآني: سمحوَإِن ‌جَنَحُواْ 

لمِْ. هكذا تعود الدائرة للانغلاق عند نقطة السِّ

قال أبو زكريا: يبدو لي أننا بحاجةٍ إلى هذه الرؤية الكلية لنستعيد إنسانيَّتنا كبشرٍ نريد 
أن نعيش مع البشر.

الإسلام مشروعٌ للتعايش الأمثل بين البشر كلِّهم؛ فهو نسقٌ متكاملٌ



40

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قال محمد: فَهْمُ الصورة الكلية ضرورةٌ، فكم أضرَّ بنا النظر الجزئي.. بل أستطيع أن أرى 
الآن فيما أحفظ من القرآن الكريم تمايزاً بين دائرة الحرب كاستثناءٍ، ودائرة التعايش المبنية 

على الأخلاق الحسنة وحفظ الحقوق، ودائرة الدعوة المبنية على الرفق.

قلت: قطعاً.. مَنْ تعامل مع الدين على أنه آيات حربٍ، فقد هدم المعمار القرآني؛ فالقرآن 
التعايش،  دائرة  م  ينظِّ نسقٍ  إليه..  تأوي  للبشرية  حصنٍ  لآخر  بنائيَّاً  نسقاً  ل  يشكِّ الكريم 

ها وواقعها الملائم. والدعوة، والحرب، ويعطي كل دائرةٍ حقَّ

هكذا انتهت جولة اليوم، ولكن لم ينتهِ الحديث..

ل بين ركام القرون.. قلت: أمامنا قضايا عديدةٌ لرؤية الإسلام الأوَّ

قال محمد: نحتاج إلى أن ننظر في مقاصد الشريعة، فهي مدار حديثٍ طويلٍ..

قلت: فكرةٌ جيدةٌ.. فلنجعلها مدار حديثنا غداً إن شاء الله تعالى..

يوم جديد
الجو البارد، والمطر الخفيف، والقهوة التركية الساخنة، والنظر إلى المارة، وحركة الشارع، 

والصحبة الطيبة.. تفتح الأفق والتفكير.

ومن هنا بدأ الحديث بسؤالٍ من أبي زكريا: ما مقاصد الشريعة في الفرد؟

مقاصد الشريعة في الفرد
قال محمد: يحضرني تقسيمٌ جميلٌ قرأته لأحد الفضلاء؛ فهو يرى أنَّ الدين جاء ليعمل 

في اتجاهين؛ ظاهرٍ، وباطنٍ.

فالظاهر: يمسُّ الفعل الخارجي.

والباطن: يمسُّ مرآة النفس، وهو المقصود الأسمى، وهو كالتالي:

، ومن حيث الباطن:  د: فمِن حيث الظاهر: هناك الصلاة والصيام والحجُّ مقصد التعبُّ 	
هناك حضور القلب بالذكر على الدوام.

ق  ل: يحثُّ الدين على النظر في الكون، وطلب العلم، وبناء قدرات التحقُّ مقصد التعقُّ 	
، وعدم الميل مع الهوى. والنظر، ومن وراء ذلك يريد طهارة القلب، وطلب الحقِّ



41

من  الإنسان  ارتقاء  يعيق  ما  كل  من  ر  التحرُّ يطُلبَ  الظاهر:  ففي  ر:  التحرُّ مقصد  	
الكسل، والاستعباد، والاستغلال، واتِّباع الآباء، والتقاليد المنحرفة، وفي الباطن: يريد 

د من النوايا الفاسدة والشهوات السيئة. التجرُّ

ق: ظاهراً: العمل بمكارم الأخلاق، وباطناً: صبغ النفس بالفضيلة. مقصد التخلُّ 	

د: ظاهراً: التعاون البشري في الخير، وباطناً: توحيد المكيال والميزان  مقصد التوحُّ 	
والمعيار.

ل: ديمومة العمل على تنمية الظاهر والباطن دون انقطاعٍ. مقصد التكمُّ 	

وَالْْمخَْبَر”؛ لأنَّ  الْْمظَْهَر  قال أبو كيان: أعجبني التقسيم لباطنٍ وظاهرٍ، أو مطلب “حُسْن 
كليهما محطُّ نظر الخالق: سمحيوَۡمَئذِٖ تُعۡرَضُونَ لََا‌ تََخ‌ۡفََىٰ مِنكُمۡ خَافيَِةسجىٞ ]الحاقة: 18[، سمحوَنَعۡلَمُ ‌مَا 

قۡرَبُ إلََِيۡهِ مِنۡ حَبۡلِ ٱلوَۡريِدِسجى ]ق: 16[.
َ
ۖۥ وَنََحۡنُ أ ‌توُسَۡوسُِ بهِۦِ نَفۡسُهُ

الظاهر  فعمل  القبول،  موضع  هو  بل  الباطن؛  حُسن  يقابله  أن  يجب  الظاهر  فحُسن 
لاكتساب حسُن الباطن، فمنَ غفل عنه، غفل عن الغاية والهدف، وانشغل بالوسيلة.

مقاصد الشريعة 
باطناًظاهراًفي الفرد

حضور القلب بالذكر على الدوامالصلاة والصيام والحجمقصد التعبُّد

النظر في الكون، وطلب العلم، وبناء مقصد التعقُّل
ق والنظر قدرات التحقُّ

التفكّر يؤدي إلى طهارة القلب، 
وطلب الحق، وعدم الميل مع الهوى

ر مقصد التحرُّ
ر من كل ما يعيق ارتقاء الإنسان  التحرُّ
من: الكسل، والاستعباد، والاستغلال، 

واتِّباع الآباء، والتقاليد المنحرفة

د من النوايا الفاسدة  التجرُّ
والشهوات السيئة

صبغ النفس بالفضيلةالعمل بمكارم الأخلاقمقصد التخلُّق
د توحيد المكيال والميزان والمعيارالتعاون البشري في الخيرمقصد التوحُّ
ل ديمومة العمل على تنمية الباطنديمومة العمل على تنمية الظاهرمقصد التكمُّ

جوهر الدين هو صلاح الباطن، 
ته ة الذكرى على أهميَّ والظاهر ضابط ومظنَّ



42

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قال أبو زكريا: هذا يقودنا إلى أمهات الأخلاق في القرآن الكريم، فما هي؟ وما الذي 
ل قبل أن تفُرض الألفة عليها “قانون الُخفُوت”؟ سمعه المتلقي الأوَّ

قال محمد: وما “قانون الخفوت”؟

ضحك أبو زكريا قائلًا: الآن نحَُتُّ المصطلح، وأقصد به أن كلَّ جديدٍ مثيرٌ عند وُرُودِه، 
ولكن مع اعتياد الإنسان عليه، يبدأ بمعاملته كأنه مُسَلَّمةٌ، ولا يعود يلُتفَت إليه.

فانظر كم نقرأ القرآن في حياتنا، ولكنَّ شيئاً ما يحجب المعنى، إنَّه الألُفة، فيخفَت الوهج..

ر فيه  ل الإنسان من التفكُّ تها مع الزمن، فيتحوَّ وهذا يعني أنَّ الصدمة والانجذاب تقلُّ حدَّ
إلى تمريره.

رٍ مُنتِجٍ. قال أبو كيان: صدقت، فالقراءة السريعة هي الغالب، ومن دون أيِّ تفكُّ

أمّهات الأخلاق

..سجى، لتنكشف لنا أمهات المطالب الأخلاقية القرآنية..  َ يُُحبُِّ قلت: لننظر إلى عبارة: سمحإنَِّ ٱللَّهَّ
رات! ولكن منعاً للإطالة سنلغي المكرَّ

1.	المحسنين: فالإحسان في كل شيءٍ مطلوبٌ.

كل  من  والتوبة  النفس  مراقبة  ابين:  التوَّ 	.2
ذنبٍ.

والوجود،  الخلق  عن  الأذى  كفُّ  المتقين:  	.3
أبرز معالم التقوى.

ل المصاعب. 4.	الصابرين: تحمُّ

لين: العزم والعمل. المتوكِّ 	.5

6.	المقسطين: أهل العدل والاستقامة والإنصاف، وهي أكثر الأمور تكراراً.

. يٍّ أو معنويٍّ ئين من كل نجسٍ حسِّ رين: المتبرِّ هِّ المطَّ 	.7



43

..سجى. َ لََا يُُحبُِّ والأخلاق التي يبغضها الله.. لننظر إليها في عبارة: سمحإنَِّ ٱللَّهَّ

5. كلَّ مختال فخور. 		 المعتدين. 	.1
اناً أثيماً. 6. مَ كان خوَّ 			  الفساد. 	.2

7. الفَرِحِين. 		 ارٍ أثيمٍ. كل كفَّ 	.3
		 الظالمين. 	.4

ففي مستوى المحبوبات العليا يأتي: الإحسان والقسط عند الحركة للخارج.

وفي مستوى الأمور المبُغَْضة يأتي: الظلم والاعتداء والخيانة والكِبر كآفاتٍ كبرى.

، وبها يصبح الإنسان نموذجاً  فالدين يريد من الإنسان أموراً في الفعل، وأموراً في الكفِّ
لمراد الشارع.

ث القرآن.. قال أحمد: بهذه البساطة والوضوح يتحدَّ

قلت: ذلك هو الإسلام الأول، إسلامٌ عمليٌّ مباشرٌ، وقوته في بساطته.

قال أبو زكريا:

عرفنا الخارطة الكلية في سورتي الفاتحة والعصر.

وعرفنا كيف تنتظم حياة البشر للتعايش الإنساني.

وعرفنا أمهات الأخلاق..

اها الناس قبل وجود المدارس والكُلِّيَّات  فما الخارطة التفصيلية للأحكام؟ وكيف كان يتلقَّ
ورجال الشريعة وملايين الكتب والتفصيلات..

التراكم  ذلك  سنعالج  كيف  ونرى  جديدٌ،  يومٌ  غداً  ثم  الآن،  للعشاء  دعونا نجلس  قلت: 
الطويل من التفصيلات، الذي قد يمضي الإنسان عمره بحثاً دون أن يحيط به!؟

مضت جلسة العشاء لطيفةً كالعادة في أحاديث متنوعةٍ وأخبارٍ، وافترقنا على أمل اللقاء 
في الغد، لنواصل رحلة استكشاف الإسلام الأول.

نٌ بدون البُعد الأخلاقي لا يوجد دينٌ ولا تديُّ



44

الإسلام من البساطة إلى التركيب

لقاء جديد

يومٌ آخر كأيام لندن، الجو تملؤه الغيوم، لكنَّ شمسه أطلَّت صعبة المراس، والفريق يسير 
كالعادة في طريقه المعتاد لإكمال الجولة، ويتُحفنا محمد بحواراته مع من حوله في وسائط 
التواصل الاجتماعي، فتندمج الفلسفة بالدين بالحديث اليومي عن الرياضة وأخبار العالم 
الإسلامي، وتحطُّ بنا الركاب في مقهىً يطلُّ على شارعٍ جانبيٍّ في أحد الشوارع المتفرّعة من 

)أكسفورد(، مقهىً هادئٍ لا يوجد فيه أحدٌ، على عكس مقاهي لندن المعتادة.

ويضحك أبو كيان سائلًا أبا زكريا: هل أخبرتهم بأن يخُلوا المكان..! )يضحك الجميع(..

الجميع  يطلب  كالعادة،  كيان  أبو  يعلِّق  أخرى،  ةً  مرَّ المشروبات  قائمة  في  محمد  يحَُمْلِق 
الشاي، ويظهر أنَّ لمحمد طلباً جديداً، يردُّ محمد: “شاي أيضاً!”.

يبتسم أبو كيان قائلًا: “ما كان من الأوَّل”.

ونها في مهد الرسالة،  يعود أبو زكريا متسائلًا: وقفنا عند الأحكام، وكيف كان الناس يتلقَّ
هل نكُمل؟

قلت: طبعاً.. لنبدأ من هذه النقطة..

قال محمد: كيف يمكن تخيُّل أناسٍ معظمهم لا يقرأ ولا يكتب، ولا توجد كتبٌ يرُجع إليها 
، وفي غياب مئات القواعد الكبرى والقواعد  تبُيِّنِّ بالتفصيل ما هو حقيقيٌّ وما هو افتراضيٌّ
، أو حلقات الفقه  الفرعية التي يتمُّ الاحتكام إليها، وفي غياب أيِّ عملٍ مدرسيٍّ أو جامعيٍّ

والأصول والحديث، والفرق والعقائد..

ك؟ ل يتحرَّ كيف كان المسلم الأوَّ

أكمل أبو كيان: بل إنَّ كل الأحكام القرآنية لم يكن قد تكامل تنزيلها..

ومنهم  الأنبياء،  من  معروفٌ  إنه  الأذان:  في  البعض  يقول  فمثلًا:  صحيح..  هذا  قلت: 
إبراهيم. وقال ابن حجر: هذا غريبٌ لا يصحُّ منه شيءٌ، إنما كان ذلك في المدينة، وليس في 

مكة؛ يعني: ليس مع حادثة الإسراء.



45

عمر  ابن  عن  نافع  فيروي  المدينة،  في  ا  أمَّ إليها.  للنداء  شكلٍ  دون  شُرِعَت  فالصلاة 
أنهم اجتمعوا يوماً يتحيَّنون الصلاة ليس ينُادى لها -يعني: يرقبون الوقت بمراقبة حركة 
ثوا: لو كان هناك ناقوس كالنصارى، أو حتى بوق كاليهود، ليعلموا مواعيد  الشمس-، فتحدَّ
الصلاة، فاقترح عمر أن يبعثوا رجلًا للنداء، فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم بلالاً لينادي، كما روى 

البخاري.

ا صيغة النداء، فهي قصة حلمٍ رآه عبدالله بن زيد، فأخبر الرسول صلى الله عليه وسلم وثنَّى عليه عمر  أمَّ
هم الرسول صلى الله عليه وسلم، وأصبح هناك أذانٌ نعلم به ميقات الصلاة. أنه رأى ذلك الحلم، فأقرَّ

ةٌ جعلت الأذان ممكناً. قال محمد: إذا؛ً فقد كانت هناك حاجةٌ عمليةٌ مستجدَّ

قال أبو زكريا: هذا أمرٌ مثيرٌ للاهتمام، فهو ليس وحياً نزل على الرسول صلى الله عليه وسلم، إنما رؤيا 
ها رسول الله صلى الله عليه وسلم لعمليَّتها. لصحابيَّيْْنِ أقرَّ

قلت: وحلٌّ لمشكلةٍ كانت تواجِه المؤمنين حينها.

 . هَمهَمَ أبو كيان قائلًا: واضحٌ ومنطقيٌّ

جُ على أحد أمثلتها العملية. قلت: لنبدأ من نقطة بيان القرآن الكريم، ثم نعَُرِّ

َ مُُخۡلصِِيَن ‌لََهُ  مِرُوٓاْ إلَِّاَّ لِِيَعۡبُدُواْ ٱللَّهَّ
ُ
فالله يقول في محكم كتابه في سورة البيِّنة الآية 5: سمحوَمَآ أ

كَوٰةَۚ وَذَلٰكَِ دِينُ ٱلۡقَيّمَِةِسجى، وهاك روايةَ أحد هذه المشاهد:  لَوٰةَ وَيُؤۡتوُاْ ٱلزَّ ‌ٱلّدِينَ ‌حُنَفَاءَٓ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّ
جاء رجلٌ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل نجد.. فإذا هو يسأل عن الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
ع(،  )خمس صلواتٍ في اليوم والليلة(، فقال الرجل: هل عليَّ غيرها؟ قال صلى الله عليه وسلم: )لا، إلا أن تطوَّ

ع(، وذكر له  قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )وصيام رمضان(. قال: وهل عليَّ غيره؟ قال صلى الله عليه وسلم: )لا، إلا أن تطوَّ
ع(.  رسول الله صلى الله عليه وسلم الزكاة، فأعاد الرجل السؤال: وهل عليَّ غيرها؟ قال صلى الله عليه وسلم: )لا، إلا أن تطوَّ
قال: فأدبر الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: )أفلح 

إن صدق( رواه البخاري في صحيحه، وفي روايةٍ: )دخل الجنة إن صدق(.

.. ل المهمُّ قال محمد: يا سلام.. الأساسيات أولاً...الأساسيات هي الغرس الأوَّ



46

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قال أبو زكريا: لكن، كيف سيعرف تفصيلات شيءٍ مثل الوضوء وكل ما ذكر.. وليست 
هناك كتبٌ ولا حلقاتٌ للتدريس؟

قال محمد: سيذهب إلى المسجد، ويجد الناس تتوضأ، فإن أساء، سيجد من يرُشده دون 
يتوضأ وقد أساء الوضوء،  رَأيَاَ رجلًا عجوزاً  كثرة كلام، وفي قصة الحسن والحسين حين 
آن أمامه،  فقالََا له: اختلفنا أنا وأخي حول أيُّنا أحسن وضوءاً، فاحكم بيننا، فجعلََا يتوضَّ

ويتناقشان حتى تعلَّم الرجل الوضوء عمليَّاً.

رة، فعلَّمها  يها عبر الممارسة المتكرِّ قال أبو زكريا: إذا؛ً فهي “السنن العملية” التي تمَّ تلقِّ
الناس بعضهم بعضاً دون حاجةٍ إلى وسيطٍ آخر كالكتاب.

قلت: الكتاب أصبح ضرورةً اليوم، فهو وسيلة حفظ المعرفة وإشاعتها، ولكن في غيابه تعلَّم 
الناس الدين عمليَّاً، كما في عصر الرسالة، ونحن نحاول أن نطُِلَّ على تلك اللحظة التي كان 

ل وفق العصور والتصوُّرات. كل شيءٍ فيها بكراً، لم يتشكَّ

قال محمد: لو كنَّا نأخذ الشخص المستجدَّ ليرى الوضوء عمليَّاً والصلاة عمليَّاً.. لو.. لو..

التعلُّم بقدر الحاجة، والسؤال بقدر الحاجة، فلم يكن  قلت: هناك زاويةٌ أخرى.. وهي 
اً معيَّناً من الدين. فكلٌّ يأخذ بقدر وعائه.. مطلوباً من أحدٍ أن يتعلَّم كمَّ

ولنضرب مثالاً: معظم المرويَّات هي أحاديث آحادٍ؛ يعني: ردَّ بها رسول الله صلى الله عليه وسلم على 
سائلٍ بعينه، وفي أحيانٍ كثيرةٍ بعيداً عن الآخرين، ولم يطلب منه نقلها إلى الآخرين؛ بحيث 
زةً وفق احتياجات السائل،  لو احتفظ بالمعلومة لنفسه، لم يأثم، ومن هنا كانت إجاباتٍ مركَّ
ولننظر إلى روايةٍ طويلةٍ لمعاذ بن جبل  يقول: كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفرٍ، فأصبحت 
-، فقلت:  يوماً قريباً منه ونحن نسير -حركة الحياة العادية؛ فليس هناك دعوةٌ لبلاغٍ عامٍّ
يا رسول الله، أخبرني بعملٍ يدخلني الجنة ويباعدني عن النار. فقال صلى الله عليه وسلم: )لقد سألتني 
وتقيم  شيئاً،  به  تشرك  ولا  الله  تعبُد  عليه:  الله  ره  يسَّ مَن  على  لَيسيرٌ  وإنه  عظيمٍ،  عن 

الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجُّ البيت(.



47

قلت: إذا؛ً فهي الأساسيات.

ةٌ، والصدقة تطفئ  ك على أبواب الخير: الصوم جُنَّ ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم متابعاً: )ألَََا أدلُّ
الخطيئة كما تطفئ الماء النار، وصلاة الرجل من جوف الليل(.

ه، وعموده، وذروة سنامه؟(، قلت: بلى يا رسول الله.  ثم قال صلى الله عليه وسلم: )ألَََا أخبرك برأس الأمر كلِّ
قال صلى الله عليه وسلم: )رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد(.

ه؟(، قلت: بلى يا رسول الله. فأخذ صلى الله عليه وسلم بلسانه  ثم قال صلى الله عليه وسلم: )ألَََا أخبرك بملاك ذلك كلِّ
وقال: )كُفَّ عليك هذا(. 

ك  قال معاذ : قلت: يا رسول الله، وإنَّا لََمؤاخذون بما نتكلم به!؟ فقال صلى الله عليه وسلم: )ثكلتك أمُّ
يا معاذ، وهل يُكبُّ الناسَ على وجوههم في النار إلا حصائدُ ألسنتهم(.

هكذا.. كلما اتَّسع وعاء السائل، زاد عدد الوصايا.. وتنوَّعت المقاربة والتعبيرات.

أتبَْعَ محمد: هذه حقيقةٌ بسيطةٌ يمكن معرفتها في المطالعة في المرويات، فغالبها تعالج 
جوانب يحتاجها السائل.. وغيره يحتاج غيرها.

فانظر إلى رجلٍ آخر يطلب من رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يوصيه، فقال: يا رسول الله أوصني. 
قال صلى الله عليه وسلم: )لا تغضب(.

وآخر يسأل: دلَّني على عملٍ إذا عملته أحبَّني الله والناس. قال صلى الله عليه وسلم: )ازهد في الدنيا 
ك الناس(.  ك الله، وازهد بما في أيدي الناس يحبَّ يحبَّ

أو سائل يسأل: أيُّ الإسلام أفضل؟ فيقول المصطفى صلى الله عليه وسلم: )مَن سَلِمَ المسلمون من لسانه 
ويده(. 

ويسأل أحدهم: أيُّ الإسلام خيرٌ؟ قال صلى الله عليه وسلم: )تطعم الطعام، وتقرئ السلام على مَن عرفت 
ومن لم تعرف(.

ك عن الناس، فإنها صدقةٌ منك على نفسك(. وآخر: )أن تكفَّ شرَّ

أثره،  في  له  ويُنسَأ  رزقه،  في  له  يُبسَط  أن  أحبَّ  )مَن  والسلام:  الصلاة  عليه  قوله  أو 
فليصِلْ رحمه(.



48

الإسلام من البساطة إلى التركيب

أو سائل يسأل: علِّمني شيئاً أنتفع به. فقال صلى الله عليه وسلم: )اعزل الأذى عن طريق المسلمين(.

إذا؛ً فهي صيدليةٌ يصف منها رسول الله صلى الله عليه وسلم الدواء المناسب لحال المريض..

الفقري  العمود  ل  ستشكِّ التي  العملية  نَّة  السُّ أمام  أنفسنا  نجد  نحن  كيان:  أبو  ل  تدخَّ
والحج،  والزكاة،  والصلاة،  كالأذان،  خلافٍ؛  دون  جيلٍ  إلى  جيلٍ  من  وستنتقل  للإسلام، 
ة، ومن هنا رغم  ة عن الكافَّ ي الكافَّ والجهاد، والأعياد، التي تعتمد على التكرار والانتشار وتلقِّ
آلاف الخلافات حول تفصيلاتٍ كثيرةٍ، ولكن هناك القدر المشترك في كل أقطار الإسلام، 
يصنع هويَّتها المشتركة المسلمة، ويسمو فوق كل الخلافات، وذلك هو جوهر الإسلام المحفوظ 

مع الوحي، لم يتأثَّر بمرور الزمن.

الكبرى،  والغايات  الطريق  خارطة  رسم  القرآن  أنَّ  لي  بدا  ا سبق؛  زكريا: ممَّ أبو  قال 
وأنَّ  الترابط،  نفقد  التأسيسية  الصورة  تلك  رؤية  بدون  وأنه  سة،  المؤسِّ القيم  وأعطى 
دَت بين المسلمين رغم كثرة الخلافات في  نَّة العملية، فوحَّ لت بها السُّ أمهات العبادات تكفَّ
القضايا  بمعرفة  إسلامه  يحُسِن  الإسلام  على  المقُبل  فإنَّ  وبالتالي  النظرية،  التفصيلات 

الكليَّة والجامعة للمسلمين.

قلت: هذا يكفي اليوم.. فقد حان موعد العودة إلى البيت بعد استكمال الجولة.

رة؟ ضحك محمد متسائلًا: كم بقي من العشرة آلاف خطوة المقرَّ

قلت: القليل.. هيا بنا..

ت دقائق دون أن ينبس أحدٌ ببنت شفةٍ.. ربما للتفكير في كل ما قيل.. مرَّ

هكذا انتهت جولةٌ.. لتبدأ أخرى في يومٍ آخر..

ة ة العملية في توحيد الأمَّ دور السُنَّ



49

يوم جديد
الساعة الخامسة عصراً في لندن، والجو على غير العادة مشمسٌ، وحرارته عاليةٌ بالنسبة 
لبقية الأيام، والمشي في الشوارع يحتاج إلى أن يتَّبِع فيه المرءُ الظلَّ حيث النسيم عليلٌ، أما 

شمس لندن فلا وقاية منها.

بدأ الأحبة يتوافدون، أولهم وصولاً أبو كيان، وتبِعه محمد، ثم أبو زكريا.

قال أبو زكريا: أنا في شوقٍ لاستكمال الحوار.

قلت له: اجلس نطلب شاياً أو قهوةً.

علَّق أبو أمان )محمد(: أو ربما آيس كريم.

قلت له مازحاً: اطلب ما تشاء.. فالحساب على أبي أمان..

م أبو كيان.. وردَّ محمد: أبشِر، أنا جاهز. تبسَّ

لتُْ القهوة. طلب كل واحدٍ منّا ما أراد.. وفضَّ

قلت: نحن تحدثنا عن مقاصد الدين في الفرد.. فلننظر إلى مقاصد الدين في الأمة، 
ماذا ترَوْن؟

قال محمد: دعني ألِخّص ما سبق:

العمران  إلى  يقود  هذا  الصالح..  العمل  الإيمان..  )الإنسان..  هناك  أنَّ  رنا  تصوَّ نحن 
الأخلاقي.. ثم الحساب والنعيم الأبدي(.

)البر،  ثلاثٍ:  قواعد  على  يقف  البشري  التساكن  قلنا:  أننا  ر  أتذكَّ وأنا  زكريا:  أبو  قال 
والقسط، واحترام التعاقد(.

ستِّ  في  فلننظر  المعهودة،  الزاوية  عن  قليلًا  مختلفةٍ  بطريقةٍ  الموضوع  في  لننظر  قلت: 
مساحات:

1. في الوجود: مطلب توحيد الموجِد، والرحمة بالموجود.

2. في الإنسانية: التعارف والتفاهم ووقف الحروب والفساد.

ة: بسط الرحمة من خلال السعي إلى العدل الكوني. 3. في الأمَّ



50

الإسلام من البساطة إلى التركيب

4. في المجتمع: التعاقد والبرّ والقسط.

5. الأسرة: حراستها وإشاعة الودِّ فيها.

6. الفرد: التسامي المستمرّ.

لا يجد المرء عناءً في تتبُّع النصوص التي تقود إلى ذلك؛ نظراً لكثرتها، ولكن ربما نحتاج 
الوجود؛  للنظرة في  معالجته  بعد  الكريم  القرآن  التي عالجها  الأشياء  ترتيب  نرى  أن  إلى 
الوجود  بهذا  الخالق  ولعلاقة  تعالى،  الله  وهو  الوجود؛  لمصدر  الإنسان  هذا  بتصوُّر  أي: 

والمخلوقات..

قلت: قبل أن نواصل.. نحتاج التقاط الأنفاس..

قال محمد: صحيح.. فبعد بساطة الكلام، دخلنا من حيث لا نشعر بالتعقيد، فلم يكن 
زةً أو تعُطى متتاليةً في مجلسٍ  د، ولم تكن المادة مركَّ ى مثل هذا الكلام المعقَّ ل يتلقَّ المسلم الأوَّ

واحدٍ.. هذا كثيرٌ..!

في الفرد: 
التسامي 
المستمر

 في الأسرة: حراستها
وإشاعة الودّ فيها

 في المجتمع: التعاقد
والبر والقسط

ة: بسط الرحمة  في الأمَّ
من خلال السعي إلى العدل الكوني

 في الإنسانية: التعارف
والتفاهم ووقف الحروب والفساد

 في الوجود: توحيد
الموجِد، والرحمة بالموجود

مقاصد الدين



51

د؟ فكلماتٌ مثل: توحيد  المعقَّ المسار  لتجنُّب هذا  أبو كيان قائلًا: هل من طريقةٍ  وافقه 
الموجِد، والرحمة بالموجود، صعبةٌ على المتلقّي وسائر المفاهيم.

قال أبو زكريا: صحيح.. نحتاج شرحاً أبسط.

فحتى  الأمور،  باقي  في  ةً  خاصَّ بيسيرٍ؛  ليس  فالأمر  ر..  ولنفكِّ استراحةً  لنأخذ  قلت: 
مألوفةً،  مصطلحاتٍ  تكن  لم  والسياسة،  والحكم،  والمعاملات،  العبادات،  مثل:  التسميات؛ 

د أنها كانت غريبةً عن المستمع الأول. وهي ثقيلةٌ على السمع، ومن المؤكَّ

ً لهذا التحدي.. قال أبو كيان: لنطلب الشاي.. ولنغيّر مجرى الحديث قليلًا.. لعلَّنا نجد حلَّاَّ

تفكير  وأنماط  الاجتماعية  الوسائط  وحوارات  لندن  أجواء  إلى  الحديث  انتقل  هكذا 
الناس..

قائلًا:  انتبه  ننتظر مشاركته..  إليه جميعاً  نظرنا  التفكير..  في  منهمكاً  زكريا  أبو  وكان 
وجدتهُا.. الأفضل أن نتحدث عن مجتمع مكة والمدينة، ونرى عمليَّاً كيف تعامل معهما الوحي 

على الأقل في معالمه الكبرى.

قال محمد: من الواضح أنَّ الوحي رغم عظمة الأهداف التي وضعها؛ كالرحمة بالوجود، 
رجا؛ً فتشريعاته في أغلبها كانت إصلاحيةً لما  والعدل بين بني البشر، ولكنه سلك مسلكاً متدِّ

هو قائمٌ.. 

قال أبو كيان: مثل ماذا؟

الوحي  أنَّ  إلا  العرب،  على  الإله الخالق ليس غريباً  كثيرٌ.. فمفهوم  قال محمد: هناك 
أضاف إليه: أنَّ الخالق لم يخلقُ الخلقَ ويتخلَّ عنهم، كما كان فهم العرب حينها؛ بل وصلهم 

ع لهم.. ات، وشَرَّ بالرحمة والنبوَّ

ومفهوم الحج والعمرة كان معروفاً في الجاهلية، إلا أنَّ الوحي أزال عنه الوثنيات، وأبقى 
جوهره، كرمزٍ لملَّة إبراهيم، وأبقى الأشهر الحرم، وارتباطها بتجارة قريشٍ، ومواسم القتال 
، ولم يصطدم به كنظامٍ.. هي قصةٌ  قِّ بين العرب، وطالب باحترامها.. وفتح المخارج من الرِّ
طويلةٌ تعطينا منهجاً يسير بالناس من حيث هم في اتجاهٍ ما هو أعلى، ولكنه لا يستكبر 
ته.. فاستبقاء الأحلام الكبرى شيءٌ، والقفز إليها دون اعتبار الواقع  على الواقع أو ينُكر قوَّ

شيءٌ آخر.



52

الإسلام من البساطة إلى التركيب

قال أبو كيان: هذا يجعلنا نقول: إنَّ سقف الإسلام لم يستنفد أغراضه لحظة الرسالة؛ 
هَهَا الوحي إلى  رَت البشرية، وجَّ بل هو صاعدٌ باستمرارٍ نحو مزيدٍ من الكمالات، فكلما تطوَّ

الكمالات المطلوبة، وعالج قصورها دون أن يفترض قالباً نهائيَّاً مناسباً لكل مجتمعٍ..

الصلاة
قلت: حسناً.. إعلان )لا إله إلا الله وأنَّ محمداً 
شهادةٌ  وهي  الدين،  في  دخولٍ  نقطة  الله(  رسول 
وإقرارٌ يترتب عليه تبِعاتٌ.. وعلينا أن ننظر بعمقٍ 
إلى أكثر شيءٍ يتكرر بعدها من مطالب الإسلام، 
، له صورة؛ٌ  وهو الصلاة، وهي نوعٌ من الذكر المقَُنَّنَّ
ر  كالتكبير للإحرام، والركوع، والسجود، وهو يتكرَّ

كر ومظنَّة  د، وفي باطنه دوام الذِّ اتٍ في اليوم، وهو في مظهره لقاءٌ بالخالق يتجدَّ خمس مرَّ
د الابتعاد عن بذاءة اللسان، وعن كل ما ينكره  عدم الغفلة عن الله وأوامره، وله غايةٌ تتقصَّ

الذوق السليم والشرع، وتلك أبعادٌ ثلاثيةٌ.

أضلاعه: أحد  مثلثاً  رسمت  فكأنك  الثلاثية،  الأبعاد  فكرة  أعجبتني  كيان:  أبو   قال 
حركات الصلاة، والآخر: هو روحها، وهو الذكر، وثالثها: هو الغرض منها، وهو ضبط النفس 

قولاً وعملاً.

المنهج العملي للدين: الاعتراف بالواقع والارتقاء

صلاة
الظاهر: حركات ال

كر
لذ

ة: ا
صلا

ح ال
رو

الغرض من الصلاة: ضبط النفس قولاً وعملًا



53

تابع أبو زكريا: الذي لفتني هو الارتباط العميق بين العمل وأثره الاجتماعي.. لكن أظنُّ 
أنه حين لا يلُتفَت إلى الغاية من الصلاة، يتولَّد مجتمعٌ شكلانيٌّ يحرص على الحركات، ويغيب 

منه الضلعان الآخران، وهما: الصلة بالله، وكفُّ الأذى عن الخلق.

لفَاض  بالله،  قلبهُ  فاتَّصَلَ  البعُدَينْ:  الإنسان هذَينْ  أدرك  لو  تخيَّل فقط..  قال محمد: 
بالرحمة، ولو فاض بالرحمة، لََأصبح كفُّ الأذى عن الخلق سَجِيَّةً لا تكََلُّف فيها..

ا رَزقَۡنَهُٰمۡ  لَوٰةَ وَمِمَّ ِينَ يؤُۡمِنُونَ ‌بٱِلۡغَيۡبِ وَيُقيِمُونَ ٱلصَّ وأردف محمد: يحضرني قول الله: سمحٱلَّذَّ
، وتجعل المداومة  ينُفِقُونَسجى ]البقرة: 3[، وهي ثلاثيةٌ تجعل الإيمان والصلاة مقدمةً لفعلٍ إعماريٍّ

على الإنفاق علامةً لفاعلية الإيمان والصلاة.

وتعبيد  الخير،  طريق  أول  الأذى  كفَّ  أنَّ  للأمور:  ربطاً  بالي  يخطر في  زكريا:  أبو  قال 
الطريق بالإنفاق في سبيله مِن كل المواهب التي أعطانا الله إياها.. المال.. العقل.. الوقت.. 

المهارات.. الجاه.. كلها نِعَمٌ.. والإنفاق منها مطلبٌ ربانيٌّ يبني على تلك المرحلة الأولى.

طٍ تستقرُّ عليه الحياة البشرية  قلت: هكذا صنع القرآن الكريم أول نموذجٍ فلسفيٍّ مُبَسَّ
ةٍ  المتوازنة.. وأقول: )متوازنة(؛ لأنها تجمع بين أشواق الآخرة ومطالب الحياة على الأرض بعزَّ

وكرامةٍ.

قال أبو زكريا: فهمنا المعاني الثاوية خلف مظاهر الحركة..

وعلاقتها  القرآن  جماليات  لرَأينا  الواردة،  والمروِيَّات  الآيات  إلى  نظرنا  لو  محمد:  قال 
بالمروِيَّات حين تتَّسق..

قلت: أكمِل يا محمد..

لَوٰةَ  لَوٰةَۖ إنَِّ ٱلصَّ قمِِ ٱلصَّ
َ
وحِِيَ إلََِيۡكَ مِنَ ٱلۡكِتَبِٰ وَأ

ُ
قال: في سورة العنكبوت الآية 45: سمحٱتلُۡ مَآ أ

ُ يَعۡلَمُ مَا تصَۡنَعُونَسجى. ۗ وَٱللَّهَّ كۡبََرُ
َ
ِ أ تَنۡهََىٰ عَنِ ٱلۡفَحۡشَاءِٓ ‌وَٱلمُۡنكَرِۗ وَلََذِكۡرُ ٱللَّهَّ

فهناك الصلاة، وهناك أثرها في القلب الذاكر، وهناك فاعلية الصلاة في كفِّ الأذى عن 
الخلق كنقطة ارتكازٍ للفعل بعدها، ومن هنا جاء الأثر: )مَن لم تنهَهُ صلاتُه عن الفحشاء 

والمنكر، لم يزدَدْ من الله إلا بُعداً(.



54

الإسلام من البساطة إلى التركيب

وفي روايةٍ: )مَن لم تنهَهُ صلاته عن الفحشاء والمنكر، فلا صلاة له(.

وفي روايةٍ: )لا صلاة لمن لم يُطِع الصلاة، وطاعة الصلاة أن تنهى عن الفحشاء والمنكر(. 

داً: لو أننا درسنا الدين بهذه الكيفية، لكَان الأمر مختلفاً.. أثار تفكيري  قال أبو كيان متنهِّ
ُ يَعۡلَمُ مَا تصَۡنَعُونَسجى؛ ففي نهاية المطاف المسافة كبيرةٌ بين من يؤدّي الفعل  تذييل الآية: سمحوَٱللَّهَّ

فقط، وبين من يؤديه وفي ذهنه الغاية منه، وشرط قبوله.

ساً للاستمرار بحثاً عن الفهم الأول  هكذا.. مرَّ اليوم دون أن نشعر.. والفريق ما زال متحمِّ
والمتلقّي الأول..

قلت: نشاط الفريق عالٍ اليوم.. ولكن حان وقت العودة إلى البيت.. وعندكم إجازة السبت 
والأحد.. فإن شئتم نلتقي الإثنين إن شاء الله..

لكنَّ الفريق أصرَّ أن نلتقي الأحد لاستكمال رحلة المشائين.. وهكذا تمَّ الاتفاق.. ومضى 
ه على أمل اللقاء. كلٌّ إلى عُشِّ



55

الفصل الثاني: تحدياتٌ تواجه المسلم اليوم

التقى الفريق في حديقة الهايد بارك؛ حيث تنتصب يوم الأحد في زاوية الحديقة طاولاتٌ 
يقف عليها بشرٌ، ويقف خلف بعضها بشرٌ، والكلُّ يعرض بضاعته:

فهؤلاء مسلمون يعرضون الإسلام، ويتناوبون في الردِّ على أسئلة الجمهور، ويتحلَّق  	
حولهم عددٌ من الناس.

وأولئك مسيحيون يعرضون دينهم. 	

وتلك مجموعةٌ يهوديةٌ تتكلم عن إسرائيل. 	

وأولئك شيعةٌ يروون قصة الحسين ومظلوميَّته، ويسبُّون يزيد وبني أمية ومَن حالفهم. 	

وهناك.. وهناك.. جلسنا في زاويةٍ بعيدةٍ عن مكان المعارك الكلامِيَّة الطاحنة..

قال محمد: هذا هو حال الراغب في الإسلام في عصرنا، فكيف يعبر الإنسان المستجدُّ 
..!؟ لكنَّ  من معركة الطاولات المحتدمة لو فرضنا أنه انتهى إلى أنَّ الإسلام هو الدين الحقُّ

هناك صراعاً على عقل هذا الفرد الجديد..

سيرى صراعاً حول الأحداث والتاريخ.. 	

سيرى خطاباتٍ ومجموعاتٍ مختلفةً تعبِّر عن التيارات والفرق المتنافسة على تمثيل  	
الإسلام.

سيرى التيارات والفرق والأحزاب الدينية، وستطارده الخلافات الفقهية. 	

سيرى واقع الفقر والجهل في أقطار الإسلام. 	

سيرى الفجوة في السلوك بين قيم الإسلام وبين السلوك العامِّ بين المسلمين. 	

مهم؛ ليسهل تناول كل واحدةٍ منها. قلت: حسناً.. فلنقَسِّ



56

الإسلام من البساطة إلى التركيب

، ولكنَّها تواجه  قال بهزاد: هناك تداخلٌ بين هذه القضايا، وهي لا تواجه المسلم المستجدَّ
كل مسلمٍ اليوم.

ا أمامنا هنا في ساحة الهايد بارك، أو زاوية الكلام  ضحك أبو كيان وهو يقول: لنبدأ ممَّ
هذه.

كانت طاولةً كبيرةً يكاد المجتمعون حول الطاولة يقتتلون، لم نكن نحتاج أن نقترب كثيراً 
من الطاولة، فالموضوع معروفٌ، والرايات معروفةٌ، وبخلاف المجتمعين حول الطاولة، يوجد 
الآخر  إلى  منهم  كلٌّ  يشير  ثلاثةٍ  أو  اثنين  شكل  الضجيج في  عن  يبتعدوا  أن  روا  قرَّ أفرادٌ 

بأصبعه مؤكِّداً كلامه..

يه: قلت هذا سنسمِّ

أ. التاريخ والصراع حول الأشخاص والأحداث

اراً يضرب بعضكم  تمَّ البلاغ المبين، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبته الخاتمة: )لا ترجعوا بعدي كفَّ
ل،  رقاب بعضٍ(، وبدأ المسلمون بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم بتجربتهم البشرية، فلا وحياً جديداً يتنزَّ
فات وتصرُّ ة  النبوَّ هدي  من  ر  تيسَّ وما  الكريم،  القرآن  أمامهم  يسُأل،  حيَّاً  رسولاً   ولا 

الرسول المبلِّغ.

واشتعل صراعٌ سياسيٌّ حول طبيعة الحكم وآلياته، وفي ثنايا هذا الصراع -كما في أيِّ 
نزاعاتٍ سياسيةٍ- حدثت انقساماتٌ حول مشروعية الحكم، أهو حكمٌ ناتٌج عن تعاقدٍ حرٍّ 

، أم حكمٌ قائمٌ على التغلُّب والأمر الواقع؟ وشوريٍّ

ومن قلب ذلك النزاع تراكمت الظروف أن يوالي أناسٌ معسكراً فيه عليٌّ ابن عمِّ رسول 
ل عدم  الله صلى الله عليه وسلم، وأن يوالي معسكرٌ آخر السلطة، كما يحدث دوماً، وبقي في الوسط من فضَّ

الدخول في النزاع.

وفي خضمِّ النزاع بين الأطراف، استدعى كل فريقٍ ما يسُنده من النصوص، وصاغ سرديَّته، 
دةٍ، صعدت بآل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى مرتبةٍ عبروا عنها  ونشأ التشيُّع حول سرديَّاتٍ متعدِّ



57

بٌ( عند البعض، ولكن بقيت جموع المسلمين على ما ألِفُوه  بعبارة )لا يبلغها بشرٌ ولا ملكٌ مقرَّ
ع في المنازعة. ، لا تتوسَّ من الإسلام العامِّ

وبين صعود وهبوط التاريخ الإسلامي، بقيت تلك المسائل عالقةً، وقد خمد أوُارُها عبر 
الكثيفة فوق  الغيوم  ةً أخرى، فعادت تلك  الثورة الخمينية وأشعلتها مرَّ السنين حتى جاءت 

رؤوس الجميع، ووصلت إلى لندن..

ابتسم أبو زكريا: ها نحن عالقون في لحظةٍ تاريخيةٍ معيَّنةٍ، ربما 680 ميلادية؛ أي: على 
بعُْد 1344 سنةً هجريةً من لحظة حدوثها..

قال محمد: هل مَن مات قبلها ولم يعرف عنها، أو من عاش اليوم ولم يعرف عنها، وعرف 
ما عرفه الأعرابي البسيط )الشهادتين، والصلاة، والصيام، والزكاة، والحج، وأمهات القيم، 
وأنفق في إعمار الأرض وبسط الرحمة( مطلوبٌ منه أن ينضمَّ إلى أحد الفريقين ويصوِّت 

لأحد الحزبين؟

قال أبو كيان: منطقيَّاً لا!

قال أبو زكريا: من الصعب أن تعيش في المجتمع من غير موقفٍ من مثل هذه القضايا.. 
فهناك حقٌّ وباطلٌ.. أليس كذلك؟

والشر،  الخير  برؤية  ة  العامَّ الإنسانية  الأخلاقية  الاعتبارات  بين  مسافةٌ  هناك  قلت: 
، وبين تحويل ذلك إلى دينٍ، ومن لم يتَّبِعْهُ، فلا مكان  والانحياز إلى الخير على حساب الشرِّ

له في المصفوفة.

قال أبو كيان: الموقف باعتباراتٍ أخلاقيةٍ ومصلحيةٍ هو طبيعةٌ إنسانيةٌ، حتى في انتخابات 
البرلمان البريطاني بصفتنا مواطنين في هذا البلد، وبطبيعة الحال هناك متعلقٌّ من الضمير 
ه تلك الاختيارات.. ولكن قطعاً هذا مختلفٌ عن الدين الصرف الجامع لمفهوم  الديني يوجِّ

الإسلام، والذي ننطق بموجبه الشهادتين.

قال أبو زكريا: اممممم.. الصورة أوضح الآن، فموقفي من حدثٍ تاريخيٍّ أو سياسيٍّ لا 
يؤثِّر على الإسلام الأساس ولا يغيّر طبيعته.. فهو باقٍ في كل الظروف.



58

الإسلام من البساطة إلى التركيب

ب. الفِرَق الدينية:

قال محمد: أظنُّ أنَّ الشيء ذاته ينطبق على الفِرَق التي نشأت حول القضايا الكلامية، 
ففي عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن هناك سلفيٌّ أو أشعريٌّ أو ماترُيديٌّ أو معتزليٌّ أو جَهْميٌّ 
بةٌ تستدعي حِجاجاً نظريَّا؛ً  نت أسئلةٌ نظريةٌ مركَّ أو مثبتٌ أو نافٍ؛ بمعنى: أنه لم تكن تكوَّ
هٌ عن خلقه، وما يقلق  الكلية، فالله منزَّ المعاني  الوقوف عند  ل بسيطٌ يكفيه  فالإسلام الأوَّ
الناس ليس كيف يشرحون صفات الله تعالى، ولكن كيف يستجيبون لمطلب التسامي الأخلاقي 

والعمل الصالح، وكيف يعمرون الحياة.

د أنَّ أحداً لن يسُأل يوم القيامة عن أشعريَّته.. أو تيمِيَّتِه.. أو..  قال أبو كيان: ومن المؤكَّ
أو غير ذلك.. 

ل بها الوحي، وليست مقصودةً، فغاية الوحي  قال أبو زكريا: هذه أسئلةٌ وقضايا لم يتنزَّ
ليس خلق الجدل الكلامي والمبارزة بالمصطلحات؛ بل القيام بما أمر الله تعالى به من العدل 

والإحسان والطاعات..

المناظرات  خوض  في  رون  يفكِّ لا  ن  ممَّ البشر  ة  لعامَّ جاء   ، عمليٌّ دينٌ  الإسلام  إنَّ  قلت: 
من  ليست  هذه  أنَّ  يعرف  أن  المسلم  ويسََعُ  الخير..  حياتهم في  تسيير  ه  يهمُّ بل  الكلامية؛ 
متطلَّبات الإسلام، فهي قضايا لم يعرفها المسلمون في عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم ويبحثوا فيها، 

ن خاض فيها، فهم خير القرون. هم من الدين أعلى ممَّ وحظُّ

تهلَّل وجه أبي زكريا: هذا حِملٌ زائدٌ.. والحمد لله أنه ليس متطلَّباً إسلاميَّاً، وإلا لََأعجَزَنا 
فهم كل هذا الجدل الذي لا ينتهي.

ج. الأحزاب الدينية:

تابع أبو زكريا: وأظنُّ أنَّ ذلك ينطبق على الأحزاب ذات العناوين الدينية المعاصرة، فلا 
يلزم المسلم أن يكون سلفيَّاً علميَّاً، أو سلفيَّاً مَدخَليَّاً، أو من الإخوان المسلمين، أو تحريريَّاً، أو 

غير ذلك.. فكل ذلك ليس من متطلَّبات الإسلام ولا شرطاً للنجاة..



59

هذه فكل  الأعظم..  سوادهم  هو  المسلمين  بجماعة  فالمقصود  طبيعي..  محمد:   قال 
عهد في  طرحت  ما  نظريةٍ  قضايا  في  النظر  وجهات  اختلاف  تجلِّيَات  بعض  هي   الفِرَق 

رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام، وهي ليست قطعاً من متطلبات النجاة في الآخرة.

م أبو زكريا: أنا أعدُّ نفسي على الإسلام الأول قبل كل هذه الإضافات.. الحمد لله. تبسَّ

د. الصراعات الفقهية:
قال أبو كيان: لكن ماذا عن القضايا الفقهية؟ ما الذي يجب أن يعرفه المسلم؟ وكل مذهبٍ 

أو اتجاهٍ له رأيٌ فقهيٌّ يرى أنه التمثيل الحقيقي للدين!؟

من  الفهم  في  اجتهاداتٌ  هي  الفقه  قضايا  أنَّ  فالأصل  شائعٌ،  خطأ  هذا  محمد:  قال 
النصوص؛ بمعنى: أنها احتماليةٌ، وإلا لا يكون ذلك فقهاً..

.. فبعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يبقى إلا  فمعنى الفقه “الفهم”، وليس التطابق مع النصِّ
النظر في النصوص اجتهاداً لا يقيناً..

قال أبو زكريا: هذا واضحٌ.. ولكن في الحوارات يغيب هذا الفارق بين الاجتهاد والدين؛ 
ن.. بمعنى: أنَّ الأصوات ترتفع والغضب يسود، وكأنَّ صاحب هذا  بمعنى: مراد الشارع المتيقِّ

الرأي نزل عليه وحيٌ جعله يطابق معنى الشارع وفهمه..

ه الشخص لغةً، ونحواً، وأصولاً كليةً،  قال محمد: الموضوع كله يتعلَّق بالمنهج الذي اختطَّ
وقواعد فقهيةً، وكلها اختياراتٌ بشريةٌ، ولذلك تختلف أصول الفقه المعتمدة مثلًا عند الحنفية 

والمالكية والشافعية والحنابلة، وتترتَّب أحكامٌ مختلفةٌ في المسألة ذاتها.

قال أبو زكريا: في كل مسألةٍ يوجد: “لا”، و“نعم”، و“لعم”.

ضحك أبو كيان: فهمنا “لا”، وفهمنا “نعم”، ولكن “لعم”، ما محلُّها من الإعراب؟

قال محمد: يعني من يقول: “نعم” ولكن بشروطٍ، أو “نعم” عند الضرورة، فلا هو قال: 
“نعم” جازمة، ولا هو قال: “لا” جازمة.

هزَّ أبو كيان رأسه مبتسماً: “لعم”.. مفيدة.. فهي منطقةٌ واسعةٌ.



60

الإسلام من البساطة إلى التركيب

ل لذلك الجيل الأول قبل نشوء المدارس الفقهية.. ماذا  قال أبو زكريا: بحسب الفهم الأوَّ
كان يجمعهم؟

قلت:

بساطة الإسلام العملي الذي يقوم على رؤية رسول الله صلى الله عليه وسلم وتقليده فيما يعمل، ففي  أولًا:	
وا كما رأيتموني أصلي(. الصلاة أمرهم: )صلُّ

والمسيءُ في صلاته ينُبََّه: كما في حادثة الشخص الذي كان يقوم بحركات الصلاة 
بشكلٍ سريعٍ، فحثَّهُ رسول الله صلى الله عليه وسلم على الخشوع في الصلاة.

ثم  يأتي بما فاته،  البعض  وفي إتمام الصلاة عند الالتحاق بصلاة الجماعة: كان 
يكمل مع المجموع، ومَن يتمّ مع المجموع ولا يكمل النقص، حتى أتى أحدهم فدخل 
ا سلَّم الإمام، أتمَّ ما بقي عليه من ركعاتٍ، فأيَّد رسول الله صلى الله عليه وسلم  مع الجماعة، فلمَّ

ً عمليَّاً لموضوع إتمام الصلاة. فعله، وأصبحت تلك حلَّاَّ

ثانياً: وجود رسول الله صلى الله عليه وسلم هنا حسم اختياراتٍ متعددةً لصالح أحد هذه الخيارات.

قال محمد مؤكّداً: فقدنا ذلك المنحى العملي مع الزمن.. وفقدنا آلية الحسم بوفاة رسول 
. الله صلى الله عليه وسلم، وبالتالي أصبحنا أمام اجتهاداتٍ متعددةٍ وتفريعٍ نظريٍّ

لما تقول.. فقط انظر إلى عدد الآراء في مسألة مسح الرأس في  قال أبو كيان: تأكيداً 
الوضوء؛ حيث الاحتمالات لا تنتهي.

قال أبو زكريا: بالنسبة لي حللَتُْ المشكلة باعتماد قاعدةٍ: )فأتوا منه ما استطعتم(، فما 
هو قائمٌ على الاحتمالات التي لا سبيل لحسم أحدها، عندي هو أمرٌ عامٌّ يسع المسلم فيه 

أيّاً من الاحتمالات..

قال أبو كيان: من العجيب أن بعض الناس يعتبر الأشدَّ والأحوطَ هو الحل.

قلت: ما زالت قاعدة أبي زكريا قائمةً، فهذا شخصٌ وضع له معيار الشدة والأحوطية.. 
بشرط أن لا يعتبر نفسه صاحب الحقِّ الوحيد في وضع قاعدته.. فما هو واسعٌ يبقى على 

سعته..



61

ه، ولكنَّ تحويل ذلك إلى دينٍ يلزم  قال محمد: يعني تشديد المرء على نفسه أمرٌ يخصُّ
الجميع فعلهُ، تعدٍّ على الشرع والخلق.

هـ. أوضاع العالم الإسلامي والمسلمين:
تصعقه  الإسلام  على  والمقُبل  محمد:  قال 
الدين،  عظمة  عن  ويتخيَّله  يقرؤه  ما  بين  الفجوة 

وبين واقع المسلمين..

ما  وهالني  الحج،  إلى  ذهبت  كيان:  أبو  قال 
بالنظافة،  العناية  قِلَّةِ  ومن  مؤذٍ،  تزاحمٍ  رأيت من 
ومن سلوكياتٍ غير حضاريةٍ تُُمارَس في أطهر بقعةٍ 

في العالم، ويكفي أن ترى الاقتتال على تقبيل الحجر الأسود وما يحدث هناك من تدافعٍ 
وعنفٍ.. إنه لََأمرٌ محزنٌ..

تابع أبو زكريا: لننظر في مساجدنا هنا في بلادنا الجديدة؛ كبريطانيا، أو أمريكا، ولنرَ ماذا 
ر الدخول في الإسلام من سوء أحوال المسلمين وتنازعهم!؟ يواجه المسلم الجديد عندما يقرِّ

هو  السبب  أنَّ  وأظنُّ  إسلامهم،  ويستبقُون  الجدد،  من  كثيرٌ  يصمد  ذلك..  ومع  قلت: 
بين  وتفريقٍ  مليٍّ  تفكيرٍ  وبعد  المسلمين،  بأحوال  مُسبقٍ  علمٍ  على  وهم  للإسلام  اختيارهم 

كمالات الدين وبين ممكنات المجتمع..

، وما فيه من نواقص  قال محمد: القرآن يصف لنا مجتمع الصحابة بكل ما فيه من سموٍّ
بالتفصيل، فهو لم يرسم مجتمعاً ملائكيَّاً.. لكن طالبََ المجتمع والأفراد أن يسعَوا إلى السموِّ 
بقدر ما تتَّسع له ثقافتهم، وإلا لوَجدنا القرآن الكريم يتكلَّم عن مجتمعٍ نموذجيٍّ لا فقر فيه، 

ولا جهل، ولا مرض، ولا أخطاء كبيرة ولا صغيرة، وهذا ليس هو الحال..

ةٌ لإصلاح أخطاء قائمةٍ.. وما الحوار القرآني والنبوي مع المجتمع إلا عمليةٌ مستمرَّ

قلت: العيب ليس في وجود النقص، ولكن في عدم الاعتراف به، وعدم محاولة الارتقاء 
به.. ذلك هو المذموم..



62

الإسلام من البساطة إلى التركيب

والإتقان  الخلق  وحُسن  والجمال  النظافة  فمعايير   ، مهمٌّ عنصرٌ  أيضاً  البشرية  تطوُّر 
والإحسان أصبحت مُقَنَّنةًَ في هذا العصر، وبالتالي أصبح الناس ينتبهون إلى الفروق الحضارية، 
صلى الله عليه وسلم: الله  رسول  أوامر  على  واقعهم، مضافٍ  لتغيير  المسلمين  على  كبيرٍ  بعبءٍ  يلقي   وهذا 
)أن يكونوا كالشامة بين الأمم(، لكن كما قلت: معظم من يدخل الإسلام يمايز بين التعاليم 

والحالة الحضارية للمجتمع عموماً.

وفي الختام
ق الرحمة  كانت ثمرة حواراتنا كتاباً سهلًا واضحاً عن الإسلام في بداياته الأولى، وقد حقَّ
والمخُرَج  النهائية  الصورة  ل  يشكِّ لا  الكتاب  هذا  ولكنَّ  الرائدة،  بصورته الحضارية  للعالمين 
ةً حول كثيرٍ من القضايا العالقة، التي تحتاج إلى مقاربةٍ  النهائي، فحواراتنا لا تزال مستمرَّ
العصر.. وكل ذلك سيتمُّ تضمينه في  إلى  الدخول  الفهم لأدوات  من  رشيدةٍ، وتثمر مزيداً 

النسخة القادمة من الكتاب إن شاء الله تعالى. 

والله تعالى نسأل التوفيق والسداد..


	الفصل الأول: الموضوعات الأساس 
	الرِّحلة والصُّحبة
	ما الدين؟

	البداية كلامٌ معقَّدٌ
	الغيب حاضرٌ في كل تفسيرٍ

	ما الإسلام؟
	ﵟبِسۡمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِﵞ:
	ﵟٱقۡرَأۡﵞ أول الوحي، ولماذا أقرأ؟

	سورة الفاتحة
	ثلث القرآن

	العقيدة والشريعة (الإيمان والعمل الصالح)
	الإنسان (الذكر والأنثى)

	الإيمان والكفر.. أليس حاجزاً؟
	قائمة الإيمانيات
	ودور الرسل محدَّدٌ في القرآن الكريم

	اليوم الآخر
	والإنسان في القرآن

	القضاء والقدر
	الطريق إلى الإسلام؟

	العمل الصالح
	النسق القرآني

	النسق القرآني ومشروع الإنسان
	الطبقة الأولى: المقولات الكبرى المؤسِّسة
	الطبقة الثانية: شروط التعايش بين المختلفين
	الطبقة الثالثة: قواعد الحوار بين المختلفين (الدعوة)
	الطبقة الرابعة: الحرب بداية ونهاية والعودة إلى السلم

	يوم جديد

	مقاصد الشريعة في الفرد
	أمّهات الأخلاق

	لقاء جديد
	يوم جديد

	الصلاة

	الفصل الثاني: تحدياتٌ تواجه المسلم اليوم
	ب. الفِرَق الدينية:
	ج. الأحزاب الدينية:

	د. الصراعات الفقهية:
	هـ. أوضاع العالم الإسلامي والمسلمين:
	وفي الختام

	أ. التاريخ والصراع حول الأشخاص والأحداث


